Cuadernos de Investigacion e-ISSN: 2631-2506

I ANTROPOLOGT A Vol.31 - Afio 2025

La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde
la antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

Kichwa-Andean Indigenous justice as a potential community-based healing system:
An interpretive framework from health anthropology and community psychology

Ivan Villafuerte Almeida’ @&

lUniversidad de las Américas - ECUADOR

DOI: https://doi.org/10.26807/raci.V31.2025.370 | Paginas: 119-132
Fecha de envio: 30-09-2025 | Fecha de aceptaciéon: 26-10-2025 | Fecha de publicaciéon: 31-12-2025

Resumen

Este articulo propone un marco interpretativo para analizar la justicia indigena kichwa-andina
ecuatoriana como un posible sistema terapéutico comunitario. A partir de una revision bibliografica
sistematicayanalisisdeliteraturaetnografica, planteola hipdtesisde quelosritualesjuridicosindigenas
podrian funcionar como intervenciones que facilitan la reintegracion social, la sanaciéon colectiva y el
restablecimiento del equilibrio relacional. La convergencia entre antropologia de la salud y psicologia
comunitaria permite conceptualizar una ontologia relacional donde la persona es indisociable del
tejido social. Este marco tedrico busca orientar futuras investigaciones empiricas sobre los efectos
psicosociales de estos sistemas de justicia, con implicaciones para el disefio de politicas publicas
interculturales y modelos de salud mental en contextos plurinacionales. Es importante sefalar que
este estudio no ofrece evidencia empirica directa sobre efectos terapéuticos, sino una propuesta
conceptual que requiere validacion etnografica.

Palabras clave: justicia indigena, salud mental comunitaria, rituales terapéuticos, antropologia,
psicologia comunitaria, interculturalidad.

Abstract

This article proposes an interpretive framework for analyzing Kichwa justice systems in Ecuador as
possessing a community-based therapeutic dimension. Through systematic literature review and
ethnographic source analysis, | develop a conceptual framework hypothesizing that Indigenous legal
rituals may function as interventions facilitating social reintegration, collective healing, and relational
balance restoration. Drawing on medical anthropology and community psychology, | conceptualize
justice within a relational ontology where individuals are inseparable from social fabric. As a theoretical
contribution requiring ethnographic validation, this framework aims to guide empirical research on
psychosocial effects of these systems, with implications for intercultural public policies and mental
health models in plurinational contexts.

Keywords: Indigenous justice, community mental health, therapeutic rituals, anthropology,
community psychology, interculturality.

o020


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://www.cuadernosdeantropologia-puce.edu.ec/index.php/antropologia/article/view/370
https://orcid.org/0000-0002-6506-1774
mailto:ivan.villafuerte%40udla.edu.ec?subject=

- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

Introducciéon

En los Andes ecuatorianos, especificamente en comunidades kichwa de la sierra, la justicia indigena
no se separa de la salud ni de la espiritualidad: se entretejen. Ese cruce cuestiona la mirada occidental
gue compartimenta. Este articulo propone leer la justicia indigena kichwa-andina como un posible
sistema terapéutico integral, no como falla ni como folclore, sino como practica vigente que merece
ser analizada en sus potenciales efectos sobre el bienestar colectivo.

Es fundamental aclarar desde el inicio el alcance y las limitaciones de este trabajo. No se trata de una
investigacion empirica que demuestre efectos terapéuticos concretos en individuos o comunidades
especificas. Se trata, mas bien, de una propuesta de marco interpretativo que surge del analisis de
literatura etnogréfica existente y que busca articular conceptos de la antropologia de la salud y la
psicologia comunitaria para comprender las dimensiones potencialmente terapéuticas de estos
sistemas de justicia. Las afirmaciones sobre “efectos” o “funciones” terapéuticas deben entenderse
como hipdtesis conceptuales que requieren validacion mediante investigacion etnogréfica directa
con metodologias apropiadas.

Ademas, este analisis se limita especificamente a la justicia indigena practicada en comunidades
kichwa de la sierra ecuatoriana, principalmente documentada en la etnografia de Garcia (2002), el
analisis Brandt y Franco (2006), y otros autores citados. Ecuador es un estado plurinacional con 14
nacionalidades y 18 pueblos indigenas reconocidos, cada uno con sus propios sistemas juridicos,
cosmovisiones y practicas rituales. La justicia Shuar en la Amazonia, la justicia tsachila en la costa, o
la justicia waorani difieren sustancialmente de la kichwa-andina en sus fundamentos cosmoldgicos,
procedimientos, tipos de sanciones y concepciones sobre norma y transgresiéon. Cualquier
generalizacién sobre “la justicia indigena ecuatoriana” seria metodolégicamente incorrecta y
analiticamente empobrecedora. Este trabajo se concentra en un contexto cultural especifico,
reconociendo que sus hallazgos no son automaticamente extrapolables a otros pueblos indigenas
del Ecuador.

Marco metodolégico: Revision bibliografica y analisis comparativo

Enfoque metodolégico

Este estudio se desarrolla mediante una revisidon bibliografica sistematica y analisis comparativo
de fuentes académicas que documentan las practicas de justicia indigena en Ecuador y sistemas
rituales terapéuticos en contextos culturales diversos. La metodologia empleada busca articular

perspectivas desde la antropologia de la salud y la psicologia comunitaria para interpretar la justicia
indigena como sistema terapéutico integral.

Criterios de seleccién y analisis de fuentes

La seleccion de fuentes bibliograficas siguié los siguientes criterios:

Fuentes primarias: Las fuentes primarias comprenden estudios etnogréaficos, sociojuridicos y

DOSSIER
120



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

doctrinales sobre la justicia indigena kichwa del Ecuador, publicados entre 2000 y 2024. Entre ellos
destacan:

Garcia (2002), cuya etnografia constituye un referente clasico sobre los procedimientos
y significados simbdlicos de la justicia indigena kichwa-andina, basada en observacion
participante y analisis cultural.

Brandt y Franco (2006), autores de un estudio empirico sobre los cambios en la justicia
comunitaria y los factores de influencia, incluido en el volumen editado por Hans-Jurgen
Brandt (Ed.) bajo el mismo titulo. Este trabajo combina analisis de campo y reflexion
sociojuridica sobre la articulacién entre justicia indigena y estatal.

Llasag (2012) y Avila (2013), que desarrollan aproximaciones juridicas y constitucionales al
reconocimiento del pluralismo juridico en Ecuador.

Pérez (2015), cuya obra doctrinal y politica (publicada por ECUARUNARI y CONAIE) ofrece
una reflexion desde el movimiento indigena sobre la legitimidad y vigencia del derecho
propio.

Estas fuentes, complementarias en su enfoque empirico, normativo y comunitario, constituyen la
base para la interpretacion interdisciplinaria propuesta en este estudio.

Fuentes secundarias: Estudios comparativos sobre rituales y salud mental en contextos indigenas
globales (2020-2025), incluyendo investigaciones de Xygalatas (2023), Prickett (2022), Adhikary (2024),
y diversos autores que documentan practicas rituales terapéuticas en Asia, Africa y América Latina.

Fuentes tedricas: Literatura fundamental sobre psicologia comunitaria latinoamericana (Montero,
2004), antropologia de la salud (Sdnchez-Parga, 2009) y epistemologias del Sur (Santos, 2012).

Proceso de analisis
El andlisis se estructurd en tres fases:

1. Identificaciéon de patrones: Andlisis tematico de las descripciones etnogréficas sobre
procesos de justicia indigena, identificando elementos rituales recurrentes y sus
funciones manifiestas y latentes.

2. Comparacion intercultural: Cotejo con estudios sobre rituales terapéuticos en otros
contextos culturales, identificando convergencias y especificidades del caso ecuatoriano.

3. Interpretacion tedrica: Articulacion de los hallazgos con marcos conceptuales de la
psicologia comunitariay la antropologia médica, generando una comprensiéon integrada
del fendmeno.

Limitaciones metodolégicas

Es importante reconocer que este estudio, al basarse en fuentes secundarias, presenta limitaciones
esenciales: no cuenta con observacidn directa de los procesos descritos, depende de las

DOSSIER
121



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

interpretaciones de otros investigadores, y puede presentar sesgos en la seleccidn e interpretacion
de fuentes. Estas limitaciones subrayan la necesidad de futuras investigaciones etnograficas directas
que profundicen y validen los hallazgos aqui presentados.

Alcance y naturaleza del estudio

Es fundamental poner énfasis en la naturaleza de este trabajo para evitar expectativas inadecuadas
sobre sus hallazgos. Este no es un estudio empirico sobre los efectos psicoldgicos reales de |a justicia
indigena en individuos o comunidades concretas. Ese tipo de investigacion requeriria:

- Observacion participante directa de procesos de justicia indigena.

- Entrevistas a profundidad con victimas, infractores, autoridades y comunidad.

- Evaluaciones psicoldgicas antes, durante y después de los procesos (usando indicadores
culturalmente pertinentes).

- Seguimiento longitudinal de casos especificos.

- Anadlisis de experiencias negativas, fracasos y efectos adversos.

Este estudio no cuenta con esos datos. Su contribucion es diferente pero igualmente valida: propone
un marco tedrico-interpretativo que articula conceptos de la antropologia de la salud y la psicologia
comunitaria para identificar las dimensiones potencialmente terapéuticas de los rituales de justicia
indigena kichwa-andina, tal como han sido documentados en la literatura etnografica existente.

La pregunta deinvestigacidon noes*;qué efectosterapéuticos produce lajusticiaindigena?” (pregunta
empirica), sino “;coémo podemos conceptualizar las dimensiones terapéuticas de la justicia indigena
desde un marco interdisciplinario?” (pregunta tedrica). Los “hallazgos” de este estudio son, por
tanto, conceptuales: identificacién de mecanismos potenciales, propuesta de categorias analiticas, y
generacion de hipdtesis que orientan futuras investigaciones empiricas.

Marco tedrico: Convergencias entre antropologia de la salud y psicologia comunitaria

La comunidad como eje curativo

La psicologia comunitaria latinoamericana ha desarrollado una comprensién de la comunidad que
es muy cercana lo indigena. Montero (2004) define la comunidad como un grupo en constante
transformacion y evolucidn que en su interrelacion genera un sentido de pertenencia e identidad
social. Esta definicién tiene relaciéon directa con el concepto andino de ayllu, que representa no solo
un grupo social sino una red de relaciones que incluye a los vivos, los muertos y el territorio.

En el contexto de la justicia indigena, la comunidad actla como el principal eje curativo. Los procesos
de sanacién no se conciben como intervenciones individuales sino como restauraciéon del equilibrio
comunitario. Esta perspectiva se alinea con hallazgos contemporaneos sobre la importancia del
apoyo social y la pertenencia comunitaria para la salud mental, pero va mas alla al considerar la
comunidad no solo como contexto sino como sujeto activo del proceso de consecucidn del bienestar.

DOSSIER
122



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

Ontologia relacional y concepciones de salud

En la cosmovisidon andina, el ser humano no estd solo: es como un hilo dentro del tejido. No hay
individuo separado, hay red. Sanchez-Parga (2009) sefala que en esta perspectiva el cuerpo
individual no es objetivable, se percibe como parte de un cuerpo social mas amplio. Esta concepcion
tiene implicaciones profundas para entender la salud y la enfermedad.

Desde esta ontologia, los conflictos y transgresiones no son meramente infracciones legales sino
rupturas en el tejido social que afectan el bienestar colectivo. La enfermedad, el malestary el conflicto
se entienden como manifestaciones de desequilibrio relacional que requieren intervenciones que
restauren la armonia no solo del individuo sino de toda la red social.

Rituales como tecnologias de sanacién

Los rituales son tecnologias sociales sofisticadas que gestionan el malestar y promocionan el
bienestar. Xygalatas (2023) los describe como tecnologias mentales Utiles que resuelven problemas
comunitarios abordando necesidades compartidasy promoviendo la accién colectiva. En el contexto
delajusticia indigena, los rituales juridicos funcionan simultdneamente como mecanismos de control
social, procesos de resolucién de conflictos e intervenciones terapéuticas.

La eficacia terapéutica de estos rituales se sustenta en mudltiples mecanismos: proporcionan
estructura y predictibilidad en momentos de crisis, facilitan la expresidbn emocional controlada,
movilizan el apoyo social, reafirman la identidad cultural y los valores comunitarios, y ofrecen un
marco simbdlico para la transformacidon personal y social.

Métodos antropolégicos en la psicologia comunitaria: Puentes disciplinarios

La relacidn metodoldgica entre antropologia y psicologia comunitaria se manifiesta tanto en el plano
tedérico como metodoldgico. Por ejemplo, Trickett (2011) conceptualiza la intervencidn comunitaria
como unencuentrointercultural entre la cultura cientifica deinvestigadoresy profesionales,ylacultura
de la comunidad donde se implementa la intervencion. A través de dos casos histéricos de proyectos
fracasados —separados por cincuenta afnos— el autor ilustra que comprender profundamente las
normas culturales y cosmovisiones locales es crucial para el éxito de las intervenciones. Trickett
concluye planteando la necesidad de tomar la cultura en serio en la praxis comunitaria, privilegiando
la colaboracién genuina con la comunidad y promoviendo el conocimiento local por encima de la
busqueda de cambios impuestos desde marcos externos.

Case, Todd y Kral (2014), por su lado, consideran a la etnografia como una herramienta valiosa para
la psicologia comunitaria. Los autores argumentan que la etnografia permite captar el contexto, la
cultura, la diversidad y el proceso con profundidad. Con esas caracteristicas se alinea con los valores
comunitarios de entender las realidades locales en sus propios términos. Sehalan que la etnografia ha
cruzado a multiples disciplinas desde la antropologia y que, incluso, muchos psicélogos comunitarios
se estan convirtiendo en etnégrafos comunitarios, ya que este método permite una comprension
histéricay contextual de las comunidades. El articulo analiza cémo la etnografia hace de puente entre
lo universal con lo particular, documentando procesos comunitarios in situ y revelando dinamicas

DOSSIER
123



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

gue otros métodos podrian pasar por alto. La psicologia comunitaria, entonces, se nutre de métodos
antropoldégicos como observacion participante, diario de campo e historias de vida para disefar
intervenciones con mas informacién cultural.

A decir de Wiesenfeld (2014) la psicologia social comunitaria latinoamericana ha integrado enfoques
antropolégicos en teoria, método e intervencion. Ella destaca que en América Latina esta disciplina
surgidé con un compromiso doble: académico y social, orientado a la liberacién de sectores oprimidos
mediante la participacion activa de la comunidad y la busqueda del cambio social. Se trabaja sobre
la participacion y autogestion comunitaria como via principal para abordar problematicas sociales,
asi como la integracidn de saberes cientificos y del sentido comun, es decir, el conocimiento local.
Entoncesse puededecirque conla metodologiaylateoriadelaantropologiasevalorala cultura propia
de la comunidad y se vincula la teoria con la practica en el campo, respetando las construcciones
culturales del bienestar y la salud colectiva.

Por su parte Ciofalo et al. (2021) en su investigacion de lo indigena desde la psicologia comunitaria,
establecen un didlogo con la antropologia cultural y los estudios decoloniales. Plantean que una
psicologia comunitaria decolonial debe incorporar las cosmologias y epistemologias indigenas,
rompiendo con visiones occidentales hegemodnicas. Introducen el concepto de diversidad en
contraposicidn a universalidad, para referirse a una pluralidad de saberesy practicas que coexisten sin
jerarquias coloniales. Utilizan metodologias participativas radicales donde psicélogosy comunidades
se involucran en praxis colaborativas de acompafnamiento mas que intervencion unilateral. El texto
conecta con la antropologia al resaltar la importancia de conceptos como las cosmovisiones locales
y la necesidad de reconocer ontologias otras en la construccién del bienestar comunitario. También
critica la maquina hegemodnica colonial, llamando a los profesionales a descolonizar sus propias
perspectivas y a practicar una solidaridad decolonial. En suma, este aporte tedrico-metodoldgico
subraya la interseccidén entre psicologia comunitaria y antropologia al descentrar el conocimiento
eurocéntrico y promover intervenciones culturalmente situadas, dialégicas y emancipadoras.

Los rituales de justicia indigena como sistema terapéutico

Estructura y secuencia del proceso ritual

El proceso de justicia indigena en las comunidades kichwa sigue una secuencia ritual elaborada que
Garcia (2002) ha documentado detalladamente:

Willachina (aviso/comunicacién): Este primer momento constituye el reconocimiento publico del
conflicto. La comunicacién formal a las autoridades comunitarias marca el inicio de un proceso
gue trasciende lo individual para convertirse en asunto comunitario. Este acto tiene una funcion
terapéutica inicial al validar la experiencia de la victima y movilizar el apoyo social.

Tapuykuna (investigacion dialdgica): La investigacién no sigue un modelo inquisitorial sino dialégico.
Las autoridades comunitarias, junto con los ancianos y otros miembros respetados, conducen
conversaciones con todas las partes involucradas. Este proceso permite la reconstruccidon colectiva
de los hechos, pero también facilita la expresiéon de emociones y perspectivas mudltiples.
Chimbapurana (confrontaciéon/careo): En asamblea comunitaria, victima y agresor se confrontan
puUblicamente. Este momento, potencialmente conflictivo, es cuidadosamente manejado por las
autoridades para permitir la expresidn emocional mientras se mantiene el control social. La presencia

DOSSIER
124



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

de toda la comunidad como testigo amplifica el impacto psicoldégico del proceso.

Killpichirina (deliberacion). La comunidad delibera colectivamente sobre la sancion apropiada.
Este proceso participativo refuerza el sentido de agencia colectiva y corresponsabilidad en el
mantenimiento del orden social.

Paktachina (ejecucion de sanciones). Las sanciones, que pueden incluir bafos con agua fria,
ortigamiento o azotes, tienen multiples dimensiones simbdlicas. El agua fria enfria las emociones
alteradas, la ortiga despierta la consciencia, y el latigo marca simbdlicamente el castigo, pero también
la purificacion. Hay que sefalar que estas practicas varian significativamente entre comunidades.
Kunana (consejo). Los consejos de los mayores no son simplemente moralizantes, sino que ofrecen
orientacién practica y apoyo emocional. Este momento marca el inicio del proceso de reintegracion.
Upallana (Reconciliacion): La reconciliacion formal entre las partes, a menudo acompanada
de compromisos mutuos y rituales de perdén, cierra el ciclo conflictivo y abre la posibilidad de
restauracion relacional.

Mecanismos curativos identificados

El analisis comparativo revela multiples mecanismos a través de los cuales estos rituales producen
efectos curativos:

Catarsis emocional controlada: Los espacios ritualizados permiten la expresién intensa de emociones
(dolor, rabia, verglenza) dentro de un marco contenedor que previene la escalada violenta.
Reafirmacion de vinculos sociales: La participacidn comunitaria en el proceso refuerza los lazos
sociales y el sentido de pertenencia, factores protectores clave para la salud mental.

Resignificacion narrativa: El proceso permite la reconstruccion colectiva de la narrativa del conflicto,
facilitando nuevas comprensiones que posibilitan la superaciéon del trauma.

Restauracion del equilibrio: Las sanciones y rituales de purificacién simbolizan y facilitan el retorno al
equilibrio individual y colectivo.

Prevencion y aprendizaje social: El caracter publico del proceso tiene efectos preventivosy educativos
para toda la comunidad.

Tensiones criticas en la justicia indigena kichwa-andina

La idealizacién acritica de estos sistemas constituye una forma de violencia epistémica (Santos,
2012; Grijalva, 2012), ya que proyecta una mirada exotizante que concibe al “otro indigena” como un
sujeto de pureza ancestral, negando su historicidad y dindmica interna. Como sefiala Brandt (2006) y
profundiza Pequefo (2009), esta visidn romantica de lo comunitario “la creencia de que lo ‘ancestral’
es inherentemente justo” oculta la realidad de las disputas de poder, las jerarquias y las desigualdades
de género que también estructuran la vida communal. Al presentar estas formas de justicia como
espacios homogéneos y armonicos, se borran precisamente los conflictos que las caracterizan y
transforman.

Violencia fisica y proporcionalidad: Las sanciones fisicas (ortigamiento, bafnos con agua fria, azotes)
son objeto de controversia legitima. Algunos testimonios citados por Avila (2013) indican preferencia

DOSSIER
125



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

por estas sanciones sobre la carcel. Es importante preguntarse, sin embargo, bajo qué condiciones,
con qué limites y segun quién resultan proporcionales y efectivas. Las propias comunidades deben
debatir estos temas.

Desigualdades de género: La interseccién entre justicia indigena kichwa-andina y relaciones de
género presenta una complejidad irreducible a féormulas simplificadoras. La evidencia empirica
muestra dindmicas contradictorias que requieren analisis situados y sensibles al contexto especifico
de cada comunidad. Por un lado, existen casos documentados donde mujeres indigenas han
movilizado estratégicamente los sistemas de justicia comunitaria para defender derechos vulnerados,
particularmente en situaciones de violencia intrafamiliar donde la justicia ordinaria resultd ineficaz,
inaccesible o revictimizante (Pequeno, 2009).

Por otro lado, como ejemplo, la investigacion de Jara (2022) sobre el pueblo Saraguro seflala que,
si bien las mujeres han participado histéricamente en la justicia indigena, estructuras patriarcales
persisten y se manifiestan en una subrepresentacion femenina en cargos de autoridad decisoria
dentro de las organizaciones comunitarias. Su estudio evidencia que hay un acceso desigual a
posiciones de poder. Asimismo, se identifica un tratamiento diferenciado de los conflictos, donde las
mujeres suelen involucrarse mas en casos de ambito familiar y comunitario cercano, mientras que
los hombres tienden a tratar asuntos que trascienden a la comunidad o son de mayor envergadura.

Coercion y autonomia individual: El caracter comunitario de estos sistemas plantea preguntas
legitimas sobre la autonomia individual. La presién social para participar en procesos de justicia
comunitaria, aceptar sanciones o reconciliarse puede ser intensa. ;Dénde termina la cohesidn social
y comienza la coercion? ;Qué espacios existen para el disenso individual?
Transformaciones y pérdida de cohesion: La migracion, la urbanizacién, la economia de mercado y
la influencia de discursos externos, derechos humanos, pentecostalismo, educacién formal) estan
transformando aceleradamente las bases sociales que sostienen la justicia indigena. En algunas
comunidades, la autoridad de los ancianos se debilita, los jévenes cuestionan préacticas tradicionales,
y la cohesidn comunitaria necesaria para que estos sistemas funcionen se fragmenta. La justicia
indigena no existe en un estado atemporal: esta en permanente tensidn y transformacion.

Casos problemdticos y fracasos: Existen casos donde los procesos de justicia indigena no logran la
reconciliacién, donde las victimas quedan insatisfechas, donde los infractores reinciden, o donde los
conflictos escalan en lugar de resolverse. La literatura tiende a documentar casos exitosos, creando
un sesgo de publicaciéon. Un andlisis equilibrado debe preguntarse: ;cuando falla la justicia indigena
y por qué?

Reconocer estos problemas no es “colonialismo”. Es, por el contrario, tratar a los sistemas indigenas
con la misma seriedad critica con que tratamos cualquier sistema juridico. El verdadero respeto no
estd en la idealizacion sino en el reconocimiento de la complejidad.

Analisis comparativo con otros sistemas

Limitaciones del andlisis comparativo intercultural

El andlisis comparativo con rituales de otras culturas (rituales funerarios hindules, cantos perinatales
en Gambia, etc.) debe abordarse con cautela metodoldgica. Comparar rituales juridicos kichwa-

DOSSIER
126



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

andinos con rituales funerarios hindues (Adhikary, 2024) puede generar insights sobre la naturaleza
general de los rituales como tecnologias sociales, pero corre el riesgo de producir generalidades
abstractas que pierden las especificidades culturales que dan sentido a cada practica.

(Qué se esta comparando exactamente? Si se comparan estructuras formales (secuencias, simbolos,
roles), el ejercicio puede ser Util para identificar patrones transculturales. Si se comparan funciones
sociales (cohesidn, transmisién de valores), se encuentra que rituales muy diferentes pueden cumplir
funcionessimilares. Pero si se pretende comparar significados, estos son irreductiblemente culturales:
el agua fria en un ritual kichwa-andino no “significa” lo mismo que el agua en un ritual hindd, aunque
ambos usen agua como elemento purificador.

Mi uso de estudios comparativos en este articulo busca ilustrar que los rituales comunitarios, en
contextos culturales diversos, pueden tener efectos psicosociales positivos documentados (como
muestran Xygalatas, Prickett, y otros). Esto legitima la hipdtesis de que los rituales de justicia kichwa-
andina podrian tener efectos similares. Pero esta es una hipoétesis por analogia, no una demostracion.
La especificidad del caso kichwa-andino solo puede comprenderse mediante investigacion
etnografica situada, no mediante comparaciones transculturales amplias.

Contraste con el sistema penitenciario occidental

El contraste entre la justicia indigena y el sistema penitenciario occidental revela diferencias
fundamentales en sus l6gicas operativas y efectos psicosociales. Mientras el sistema carcelario opera
mediante la exclusidén y el aislamiento, produciendo frecuentemente efectos iatrogénicos como
la institucionalizacion y la ruptura de vinculos sociales, la justicia indigena busca la reintegracion
manteniendo al infractor dentro de su red social.

Avila (2013) documenta testimonios reveladores de personas que han experimentado ambos sistemas.
Los entrevistados sefialan consistentemente que, aungque las sanciones fisicas de la justicia indigena
pueden ser dolorosas, el dolor fisico se olvida, mientras que la carcel corta las alas produciendo danos
psicolégicos duraderos. Esta diferencia no es meramente cuantitativa sino cualitativa: mientras la
carcel estigmatiza y excluye, la justicia indigena sanciona, pero reintegra.

Convergencias con la justicia restaurativa contemporanea

Las practicasdejusticiaindigena presentan notables convergenciasconlos modeloscontemporaneos
de justicia restaurativa, aunque con particularidades culturales significativas. Ambos sistemas
priorizan la reparacion del dano sobre el castigo, involucran a la comunidad en el proceso de
resolucion, y buscan la reintegraciéon del infractor. Sin embargo, la justicia indigena va mas alla al
incorporar dimensiones espirituales y cdésmicas ausentes en los modelos occidentales de justicia
restaurativa.

Distinguiendo conceptos: restaurativo, terapéutico, equilibrio y salud mental
El analisis de la justicia indigena kichwa-andina requiere precision conceptual. Es comun en la

DOSSIER
127



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

literatura interdisciplinaria fusionar conceptos de tradiciones tedricas diferentes, perdiendo matices
cruciales. Aqui distingo cuatro conceptos que, aungue relacionados, no son intercambiables:

Justicia restaurativa: Se refiere a procesos que priorizan la reparaciéon del dafo causado a las
relaciones sociales sobre el castigo del infractor. El foco esta en restaurar lazos comunitarios, reparar
a la victima, y reintegrar al infractor. Los resultados medibles incluyen: reconciliacion entre partes,
compensacién material o simbdlica, y disminucién de conflictos posteriores. La justicia indigena
kichwa-andina es claramente restaurativa en este sentido.

Justicia terapéutica: Concepto que proviene de la psicologia juridica y se refiere a intervenciones
del sistema legal que intencionalmente buscan mejorar el bienestar psicolégico y emocional
de los individuos involucrados (victimas, infractores, familias). Los resultados medibles incluyen:
reduccién de sintomas de trauma, mejora en indicadores de salud mental, desarrollo de habilidades
de regulacién emocional. Afirmar que la justicia indigena es terapéutica en este sentido requeriria
evidencia sobre estados psicoldgicos individuales antes y después del proceso, evidencia que este
estudio no posee.

Equilibrio relacional/césmico (sumak kawsay): Concepto propio de la cosmovisién andina que se
refiere a un estado de armonia entre la persona, la comunidad, los ancestros, la naturaleza y las
fuerzas espirituales. No es reducible a bienestar psicoldgico individual ni a paz social. Es un concepto
holistico que integra dimensiones materiales, sociales, espirituales y cdsmicas. Los procesos de
justicia indigena buscan explicitamente restaurar este equilibrio.

Salud mental comunitaria: Concepto de la psicologia comunitaria que se refiere al bienestar
psicoldgico colectivo de una comunidad, incluyendo factores como cohesién social, redes de apoyo,
sentido de pertenencia, capacidad colectiva de afrontar crisis, y ausencia de patologia social. Se mide
mediante indicadores como tasas de violencia, adicciones, suicidio, conflictos crénicos, asi como
presencia de factores protectores.

¢Como se relacionan estos conceptos en el contexto de Ila justicia indigena kichwa-andina?

Mi hipdtesis interpretativa es que los procesos de justicia indigena son primariamente restaurativos
(esto esta bien documentado etnograficamente), buscan explicitamente el equilibrio relacional/
césmico (esto es parte de su intencionalidad declarada), probablemente contribuyen a la salud
mental comunitaria al fortalecer cohesiény redes de apoyo (esto es plausible pero requiere medicidn),
y podrian tener efectos terapéuticos individuales (esto es especulativo y requiere investigacion
psicoldgica directa).

La confusién surge cuando asumimos que lo restaurativo automaticamente es terapéutico, o que el
equilibrio césmico equivale a salud mental. Un conflicto puede resolverse socialmente (restauracion)
sin que el trauma psicoldgico individual sane (falta de efecto terapéutico). Inversamente, una persona
puede sanar emocionalmente (efecto terapéutico) sin que la comunidad restaure su armonia (falta
de restauracion social).

Este marco tedrico propone que la justicia indigena kichwa-andina opera en multiples niveles
simultdaneamente, pero la evidencia disponible no permite afirmar con certeza la eficacia en todos
ellos. La literatura etnografica documenta bien las funciones restaurativasy la busqueda del equilibrio;

DOSSIER
128



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

la funcién terapéutica individual permanece como hipétesis por verificar.

Desafios contemporaneos y consideraciones criticas

Tensiones y transformaciones

La justicia indigena enfrenta multiples desafios en el contexto contemporaneo. Las nuevas
generaciones, influenciadas por discursos de derechos humanos y modernidad, cuestionan algunos
aspectos de las practicas tradicionales, particularmente las sanciones fisicas. Estas tensiones generan
debates internos sobre la necesidad de adaptar las practicas manteniendo su esencia restaurativa.

Ademas, la migracidén, la urbanizacién y la penetracién de |égicas mercantiles en las comunidades
afectan a las bases sociales que sostienen a estos sistemas. La eficacia de la justicia indigena
depende de la cohesién comunitaria y el reconocimiento de la autoridad tradicional, elementos que
se debilitan con los procesos de cambio social acelerado.

Consideraciones sobre derechos y limites

Es crucial reconocer que la justicia indigena, como todo sistema humano, tiene limitaciones y puede
generar situaciones problematicas. Existen preocupaciones legitimas sobre |la proporcionalidad de
algunas sanciones, la proteccion de grupos vulnerables dentro de las comunidades, y la necesidad
de garantizar derechos fundamentales. El desafio esta en abordar estas preocupaciones sin caer en
posturas coloniales que descalifican estos sistemas en su totalidad.

Género y justicia indigena
Un area que requiere analisis critico es la dimensiéon de género en la justicia indigena. Mientras
algunos estudios sugieren que estos sistemas pueden reproducir desigualdades de género, otros
documentan cdmo las mujeres indigenas han utilizado estratégicamente tanto la justicia indigena
como la ordinaria para defender sus derechos. Esta complejidad requiere analisis situados que eviten
generalizaciones simplistas.

Implicaciones para las politicas publicas y la salud mental comunitaria

Hacia modelos interculturales de salud mental

Los hallazgos de este analisis sugieren la necesidad de desarrollar modelos de salud mental que
integren las fortalezas de los sistemas tradicionales con los aportes de la psicologia y psiquiatria
contemporaneas. Esto implica superar tanto el rechazo etnocéntrico de las practicas tradicionales
como su idealizacion acritica, construyendo puentes dialdgicos entre sistemas de conocimiento.

Un modelointercultural de salud mental deberia reconocer la validez de las concepciones relacionales
de la salud, valorar el papel terapéutico de los rituales comunitarios, incorporar a los sanadores
tradicionales como actores legitimos del sistema de salud, y desarrollar protocolos de articulacion
entre sistemas que respeten las especificidades culturales.

DOSSIER
129



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

Lecciones para la intervenciéon psicosocial

La justicia indigena ofrece varias lecciones valiosas para el disefo de intervenciones psicosociales:
la importancia de abordar los problemas en su contexto social mas que individualmente, el valor
terapéutico de los rituales y la dimensidn simbdlica, la necesidad de movilizar recursos comunitarios
en los procesos de sanacion, y la relevancia de integrar dimensiones culturales y espirituales en las
intervenciones.

Recomendaciones para la investigacion futura
Este estudio, basado en revisidon bibliografica, sefala la necesidad urgente de investigaciones que
incluyan:
- Estudios etnograficos longitudinales que documenten los procesos de justicia indigena
y sus efectos a largo plazo.
- Investigaciones participativas que involucren a las comunidades en la definicion de
indicadores de bienestar culturalmente pertinentes.
- Andlisis comparativos entre diferentes pueblos indigenas para identificar principios
comunes y variaciones culturales.
- Estudios sobre las experiencias de mujeres, jévenes y otros grupos especificos con estos
sistemas.
- Evaluaciones de experiencias de articulacién entre justicia indigena y sistema de salud
oficial.

Conclusiones

El analisis de la justicia indigena ecuatoriana desde la convergencia entre antropologia de la salud
y psicologia comunitaria revela un sistema sofisticado de intervencién psicosocial que integra
dimensiones juridicas, terapéuticas y espirituales. Los rituales de justicia no constituyen vestigios
arcaicos sino tecnologias sociales vigentes que abordan integralmente los conflictos y sus efectos
en el bienestar individual y colectivo.

Este sistema ofrece aportes significativos para repensar los modelos de salud mental comunitaria:
demuestra la importancia de abordar los problemas desde una perspectiva relacional y contextual,
ilustra el valor terapéutico de los rituales y la participacidon comunitaria, evidencia las ventajas de la
reintegracién sobre la exclusidn como respuesta al conflicto, y subraya la necesidad de intervenciones
culturalmente situadas que respeten y potencien los recursos comunitarios existentes.

Este andlisis ha propuesto un marco tedrico-interpretativo para comprender las dimensiones
potencialmente terapéuticas de la justicia indigena kichwa-andina, articulando perspectivas de
la antropologia de la salud y la psicologia comunitaria. La principal contribucién de este trabajo
no estd en demostrar efectos terapéuticos concretos (lo cual requeriria investigacién empirica
directa que este estudio no realizd), sino en ofrecer herramientas conceptuales que permitan
formular preguntas mas precisas, generar hipodtesis verificables, y disefar futuras investigaciones
etnograficas con metodologias apropiadas.

DOSSIER
130



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

Los conceptos propuestos (la distincidon entre funciones restaurativas y terapéuticas, la articulaciéon
entre equilibrio relacional y salud mental comunitaria, la identificacion de mecanismos rituales
potencialmente sanadores) constituyen un punto de partida, no un punto de llegada. La validez
de este marco interpretativo dependerd de su capacidad para orientar investigaciones empiricas
gue documenten, con rigor etnografico y sensibilidad cultural, qué produce realmente la justicia
indigena kichwa-andina en términos de bienestar individual y colectivo. Esto incluye documentar
no solo los casos exitosos sino también los fracasos, las contradicciones y los efectos adversos.

He argumentado que la justicia indigena kichwa-andina, tal como ha sido descrita en la literatura
etnografica, presenta caracteristicas que la acercan a un sistema restaurativo con posibles
dimensiones terapéuticas comunitarias. Sin embargo, este trabajo ha también subrayado la
necesidad de evitar idealizaciones: como todo sistema humano, la justicia indigena tiene limitaciones,
reproduce desigualdades, enfrenta tensiones internas, y estd en permanente transformacién bajo
presiones multiples. El respeto genuino a estos sistemas exige someterlos al mismo escrutinio
critico que aplicamos a cualquier institucién juridica o terapéutica, sin caer en juicios etnocéntricos,
pero también sin renunciar al analisis riguroso.

Finalmente, este estudio confirma que la comprensién profunda de sistemas de justicia y salud
en contextos plurinacionales requiere dialogo interdisciplinario genuino. La antropologia aporta la
sensibilidad cultural, la etnografia y el analisis de cosmovisiones; la psicologia comunitaria contribuye
con marcos sobre bienestar colectivo, intervencion psicosocial y salud mental; ambas disciplinas
pueden nutrirse mutuamente. Pero ese didlogo debe construirse sobre evidencia empirica rigurosa,
no sobre especulaciones bien intencionadas. El siguiente paso esencial es llevar este marco tedrico
al campo: observar procesos reales, escuchar voces multiples, medir impactos diversos, y construir
conocimiento situado que genuinamente sirva a las comunidades indigenas en su autonomia y en
sus derechos colectivos.

Referencias

Adhikary, R. P. (2024). El garuda purana y los rituales funerarios hindues. Journal of Religious Studies,
45(3), 234-251.

Avila, R. (2013). La prisién como problema global y la justicia indigena como alternativa local: Estudio
de caso. Universidad Andina Simén Bolivar.

Brandt, H.-J. (ed.). (2013). Cambios en la justicia comunitaria y factores de influencia. Instituto de
Defensa Legal.

Case, A. D, Todd, N. R,, & Kral, M. J. (2014). Ethnography in community psychology: Promises and
tensions. American Journal of Community Psychology, 54(1-2), 60-71. https://doi.org/10.1007/
s10464-014-9648-0

Ciofalo, N., Fernandez, J. S., Schietekat, R. N., Ahmed, S., & Chavez, M. L. (2021). Making the road
caminando de otra manera: Co-constructing decolonial community psychology. En G. Nelson
y |. Prilleltensky (Eds.), Community psychology: In pursuit of liberation and well-being (3.2 ed.,
pp. 489-511). Bloomsbury Academic.

Garcia, F. (2002). Formas indigenas de administrar justicia. Facultad Latinoamericana de Ciencias
Sociales Ecuador (FLACSO).

Grijalva, A. (2012). Del presente se inventa el futuro: justicias indigenas y Estado en Ecuador. En B. de
DOSSIER

131



- 4 La justicia indigena kichwa-andina como posible sistema
V°|'31 Ano 2025 curativo comunitario: propuesta de marco interpretativo desde la
e-ISSN: 2631-2506 antropologia de la salud y la psicologia comunitaria

Sousa Santos y A. Grijalva (eds.), Justicia Indigena, Plurinacionalidad e Interculturalidad en
Ecuador (pp. 51-77). Abya-Yala.

Jara, C. (2022). La mujer kichwa saraguro en el gjercicio de la justicia indigena. Universidad Andina
Simoén Bolivar.

Llasag, R. (2012). Justicia indigena ¢delito o construccién de la plurinacionalidad? En B. de S. Santos
y A. Grijalva (eds.), Justicia Indigena, Plurinacionalidad e Interculturalidad en Ecuador (pp. 321-
372). Abya-Yala.

Montero, M. (2004). Introduccion a la psicologia comunitaria. Paidds.

Pequeno, A. (2009). Violencia de género y mecanismos de resolucién comunitaria en comunidades
indigenas de la sierra ecuatoriana. En M. Lang & A. Kucia (comps.), Mujeres indigenas y justicia
ancestral (pp. 65-98). UNIFEM.

Pérez, C. (2015). Justicia indigena. Universidad de Cuenca/ Confederacion de Nacionalidades
Indigenas del Ecuador CONAIIE.

Prickett, P.J. (2022). If no one grieves, no one will remember: Cultural palimpsests and the creation of
social ties through rituals. Current Anthropology, 63(2), 178-195.

Sanchez-Parga, J. (2009). Qué significa ser indigena para el indigena. Abya-Yala.

Santos, B. de S. (2012). Cuando los excluidos tienen derecho: justicia indigena, plurinacionalidad e
interculturalidad. En B. de S. Santos y A. Grijalva (eds.), Justicia Indigena: Plurinacionalidad e
Interculturalidad en Ecuador (pp. 13-50). Abya-Yala.

Trickett, E. J. (2011). From “water boiling in a Peruvian town" to “letting them die”: Culture, community
intervention, and the metabolic balance between patience and zeal. American Journal of
Community Psychology, 47(1-2), 58-68. https://doi.org/10.1007/s10464-010-9369-y

Wiesenfeld, E. (2014). La psicologia social xomunitaria en América Latina: ;Consolidacién o crisis?
Psicoperspectivas, 13(2), 6-18.

Xygalatas, D. (2023). Culture, cognition, and ritual. Annual Review of Psychology, 74, 409-432.

DOSSIER
132



