ANTKOPOLOGT A Vol.31 - Afio 2025

Cuadernos de Investigacion e-ISSN: 2631-2506

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura

The Women Healers of Imbabura Province

Alfonsina Andrade Ortega’ (©)

Pontificia Universidad Catodlica del Ecuador, Sede Ibarra - ECUADOR

DOI: https://doi.org/10.26807/raci.vV31.2025.373 | Paginas: 133-145
Fecha de envio: 28-10-2025 | Fecha de aceptacién: 03-11-2025 | Fecha de publicacién: 31-12-2025

Resumen

Este estudio analiza el papel fundamental de las mujeres curadoras en la preservacion y transmision
de conocimientos de medicina tradicional en la provincia de Imbabura, Ecuador. A través de un
enfoque etnografico cualitativo, se examinan las trayectorias de vida y practicas terapéuticas de
tres mujeres representativas. La investigacion revela un sistema meédico tradicional complejo y
jerarquizado que distingue entre yachaks, curanderas y hierbateras, cada una con especializaciones y
métodos especificos. El analisis demuestra cémo estos conocimientos se transmiten principalmente
a través de linajes femeninos y redes de solidaridad entre mujeres, incorporando elementos
sincréticos que combinan saberes ancestrales andinos con practicas catdlicas coloniales. Los
hallazgos evidencian una sofisticada taxonomia de enfermedades que clasifica los males en “de
Dios”, “del campo” y “de la calle”, cada uno con etiologias y tratamientos diferenciados. El estudio
también documenta los desafios contemporaneos que enfrentan estas practicas, incluyendo la
erosion cultural y la disminucidn de practicantes, asi como su persistente relevancia en contextos
urbanos y entre poblaciones de diversos estratos socioecondmicos. Se concluye que las mujeres
curadoras constituyen un patrimonio vivo de conocimientos que trasciende lo puramente médico,
funcionando como repositorios de sabiduria cultural y redes de contencidn social. La investigaciéon
aporta a la comprension de los sistemas de medicina tradicional andina desde una perspectiva de
género, destacando la necesidad de reconocimiento y valoracién de estos saberes para el desarrollo
de modelos de salud mas integrales e interculturales.

Palabras clave: medicina tradicional, mujeres curadoras, yachaks, etnomedicina, Imbabura,
conocimientos ancestrales, género, interculturalidad.

Abstract

This study analyzes the fundamental role of female healers in the preservation and transmission
of traditional medicine knowledge in the province of Imbabura, Ecuador. Through a qualitative
ethnographic approach, the life trajectories and therapeutic practices of three representative
women are examined. The research reveals a complex and hierarchical traditional medical system
that distinguishes between yachaks, healers, and herbalists, each with specific specializations and
methods. The analysis demonstrates how this knowledge is transmitted primarily through female

o020



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://www.cuadernosdeantropologia-puce.edu.ec/index.php/antropologia/article/view/373
https://orcid.org/0000-0001-6432-5400
mailto:eaandrade1%40pucesi.edu.ec?subject=

Vol.31 - Ao 2025

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura
e-ISSN: 2631-2506

lineages and networks of solidarity among women, incorporating syncretic elements that combine
ancestral Andean knowledge with colonial Catholic practices. The findings evidence a sophisticated
taxonomy of diseases that classifies ailments as “of God,” “of the countryside,” and “of the street,”
each with differentiated etiologies and treatments. The study also documents the contemporary
challenges these practices face, including cultural erosion and the decline of practitioners, as well
as their persistent relevance in urban contexts and among populations of diverse socioeconomic
strata. It concludes that female healers constitute a living heritage of knowledge that transcends
the purely medical, functioning as repositories of cultural wisdom and networks of social support.
The research contributes to understanding Andean traditional medicine systems from a gender
perspective, highlighting the need for recognition and valorization of this knowledge for developing
more integral and intercultural health models.

Keywords: traditional medicine, female healers, yachaks, ethnomedicine, Imbabura, ancestral
knowledge, gender, interculturality.

Introduccion

En diversas sociedades alrededor del mundo, pese a los grandes beneficios de la “medicina
cientifica formal”, las medicinas tradicionales son cada dia mas utilizadas. La medicina tradicional
Nno es exclusiva de unas pocas sociedades “exdticas”, indigenas o campesinas, sino que “comprende
desde sistemas tan complejos como el ayurveda y la acupuntura china hasta los sencillos remedios
caseros de la sociedad occidental” (Andrade, 2024, p. 4). Son las mujeres quienes ocupan un papel
preponderante en la practica, resguardo y transmision de la medicina tradicional.

Las practicas desarrolladas por las mujeres incluyen, entre otras, el uso de plantas y hierbas
medicinales (sagradas o magicas), la atencion del embarazo, parto y cuidados de la madre y el nifo,
asi como la realizacién de diversos rituales de sanaciéon para enfermedades de Dios, del campo, de la
calle e incluso los “males de amor”. Estas mujeres desempefian multiples funciones como yachaks,
curanderas, parteras y yerbateras en contextos sociales y ecoldgicos cada vez mas complejos. A
pesar de ello, muchas veces este conocimiento ha sido invisibilizado o subvalorado, especialmente
por el predominio de una visidén androcéntrica del saber médico, tanto tradicional como cientifico.

El presente articulo tiene como objetivo analizar el papel de las mujeres curadoras y su relevancia
como agentes activas en la reproduccién de conocimiento, redes de cuidado y practicas rituales en
la provincia de Imbabura. Mas que la reivindicacion de los conocimientos tradicionales femeninos,
lo que se busca es contribuir a una comprensién integral de las practicas curativas tradicionales,
reconociendo que este conocimiento no es estatico ni uniforme, sino profundamente situado,
relacional y sostenido, en gran medida, por la experiencia y sabiduria de las mujeres.

Mama Dulu
Mama Dulu (Dolores) es yachak' y vive en una de las comunidades cayampis del cantén Otavalo.
Es kichwa hablante, tiene alrededor de 90 anos y, aunque por su edad se le dificulta la movilidad,

1 En algunos lugares se utilizan los términos yachak y chaman como sinénimos. Del kichwa yachana (saber), el que sabe, el que conoce, es
un(a) sabio(a).

DOSSIER
134



Vol.31 - Ao 2025

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura
e-ISSN: 2631-2506

su mente se mantiene ldcida. Los yachaks son, como afirma Mircea Eliade (1969, p. 20), “aquellas
personas dotadas de prestigio magico-religioso reconocido dentro de su sociedad”. Estos realizan
SuUS curaciones gracias a sus amplios conocimientos, aunque empiricos, del uso de plantas, simbolos
y rituales. Asi, Mama Dulu cuenta que nunca asistid a la escuela y todo lo que sabe lo aprendié de
su abuela, quien era reconocida en su comunidad como partera, rezadora y hierbatera. Desde nifa,
Dolores acompanaba a su abuela a realizar las curaciones y esta, al ver que su nieta tenia las “seflas”
necesarias para transmitirle su poder, se lo entregd cuando llegé a la adolescencia.

“Me pidid que me frotara un huevo por todo el cuerpo y luego se lo entregara”.

Este huevo, luego de un pequeno ritual que incluyd varias oraciones, fue consumido por Dolores.
Con esto, ella pudo adquirir poder, pero también continuar su aprendizaje. Con el paso del tiempo,
Dios, a través de los suenos, le entregd mas poderes, le ensefid la forma de utilizarlos y los rituales
gue debia desarrollar para curar diversas enfermedades. Los yachaks, como Dolores, “son ‘elegidos’
y tienen entrada a una zona de lo sagrado inaccesible para los demas miembros de la sociedad”
(Eliade, 1969, p. 24). El terreno de lo sagrado combina, en la provincia de Imbabura, tanto los
conocimientos ancestrales de su comunidad como oraciones, imagenes y rituales propios de la
religion catdlica.

Desde el advenimiento de los espafioles, algunos elementos originales han sido sustituidos
por simbolos catdlicos, tales como las crucesy botellitas. Esto se explica debido a que, durante
el largo periodo colonial, en el que la vida cultural estuvo bajo los Padres de la Iglesia, y la
sociedad criolla tomdé como modelo las sociedades feudales de Europa, la resistencia cultural
indigena adoptd formas miméticas a fin de encubrir los ritos aborigenes con el ropaje de la
liturgia catdlica para, de este modo, perpetuar sus ceremonias. (Rodriguez & Taxo, 1996, p. 18)

Para curar a sus pacientes, Mama Dulu se comunicaba con Dios, con los “urkus” y los espiritus de
las plantas a través de los suefos. Asi, gracias a sus suefios, curé a muchas personas no solo de
su comunidad, sino también de otros lugares e incluso del extranjero. Al igual que otros yachaks,
Dolores es “un(a) técnico(a) del éxtasis” (Eliade, 1969, p. 20), sin que estas experiencias extaticas
signifiguen que pierda el control de su cuerpo o de sus actos. El éxtasis “es un estado emocional,
no ordinario de conciencia, que proporciona un tipo especial de percepcién a veces descrita como
intuitiva” (Poveda, 1997, p. 29). A este éxtasis, los yachaks llegan de diferentes maneras: mediante
el uso de plantas sagradas (ayahuasca, san pedro), suefios o visiones. Asi, a esta yachak, los suefios
le permitieron curar, por mas de 20 anos, enfermedades “fisicas y espirituales, del alma y de la
inteligencia”.

Indica que las enfermedades mas dificiles de curar son las enfermedades espirituales que tienen
su origen en un ataque realizado por los enemigos de una persona. Los ataques pueden darse de
varias maneras: hay personas que tienen la “mirada tan fuerte” que pueden enfermar aquello que
miran con ira o envidia; esto es conocido como “mal de 0jo” y es una enfermedad de la calle, traida
por los “mishos” 2. En otros casos, el enemigo de la persona acude a algun brujo malo llevando una
foto, un mechdn de cabello o la pisada de su victima para que este le “haga el trabajo”. En sus
suenos, Dolores, podia observar el dafio que le hicieron a la persona, dénde se encontraba enterrada

2 Mestizos.
s Ver Andrade (2011).
DOSSIER

135



Vol.31 - Ao 2025

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura
e-ISSN: 2631-2506

la pisada y era guiada por seres sagrados para determinar el tratamiento o la cura para ese mal.

Entre los elementos necesarios para las curaciones que realiza el yachak se encuentra la “mesa de
curacioén”, pero, esta yachak, nos indica que desde hace varios afhos ya no la tiene y sus objetos “se
fueron de alli”. En su mesa tenia imagenes de virgenes y santos, agua de pogyo?, preparados en
botellas, hierbas y unas “piedritas” que encontré en el paramo; todo ello tenia una funcién definida
durante la realizacién de sus rituales. Esto coincide con lo indicado por Guaman Poma de Ayala (1993,
p. 63) acerca de Mama Huaco, quien era una mujer hechicera, “primer enbentadora las dichas uacas,
ydolos y hechecerias” (¢ primer yachak?) que hacia hablar piedras, cerros y lagunas. Como se conoce,
desde tiempos precolombinos, el agua, las piedras y las plantas son elementos que permiten la
conexion de la persona con la Pachamama.

En la entrada de su casa aun conserva un pequefo huerto de plantas magicas, las cuales se utilizan
para hacerlimpiaseinfusiones. Tambiéntiene unas pocasgallinasque dan huevostanto paraconsumo
personal como para curar el espanto a los nifos y apoyar en el diagnoéstico de algunas enfermedades.
Aunque ya no “cura”, a veces su hija u otras personas le piden que les “regale” para hacer o recibir
alguna curacion. Aunque no cobra por estos objetos, siempre recibe a cambio algun “pago” como
pan, azdcar u otros, pues la reciprocidad es importante para que las curaciones realizadas con estos
sean efectivas. Nos comenta que cuando era joven, sus pacientes de la comunidad le pagaban sus
servicios con productos agricolas o animales y las personas de afuera, principalmente mestizos, le
pagaban con dinero

La relacion de esta yachak con las plantas, su cuidado y recoleccion esta marcada por la ritualidad:
las recolecta muy temprano en la mafiana para que el sol no les dafie y la planta se ponga brava
y no cure. Tampoco las arranca, sino que las corta con cuidado pidiendo permiso a sus espiritus
protectores, ya que solo asi la curacion tendra buenos resultados.

A diferencia de los yachaks hombres de su comunidad, Dolores también “les ayudaba a enfermar
a las mujeres”, es decir, gjercia como partera. Cuenta que atendid a mujeres indigenas y mestizas
gue acudian a realizarse los controles con ella. Esta actividad la realizaba primero junto a su abuela
y, luego de su fallecimiento, lo hacia sola 0 acompafada de su hija, quien también es partera y hasta
el presente atiende a las mujeres en el periodo de embarazo, parto, posparto y atencion al recién
nacido. Sus primeras habilidades como partera también las adquirié de su abuela, pero con el paso del
tiempo la experiencia adquirida y el intercambio con otras parteras de la comunidad le permitieron
incrementar sus conocimientos.

Indica que muchas de sus pacientes fueron mujeres embarazadas que acudian a su consulta para
gue les hiciera los “controles”. Con solo tocar el vientre de la embarazada, Mama Dulu sabia si el
nino estaba bien o venia de pie; en este Ultimo caso habia que “mantear” a la madre. La manteada
es un procedimiento que consiste en hacer acostar a la mujer embarazada sobre una sabana o
manta sostenida por los cuatro extremos por un grupo de mujeres. Una vez que la futura madre esta
acostada en la sabana, las mujeres mueven la sabana con fuerza para hacerla rodar sobre ella. Esta
maniobra se realiza casi siempre en el octavo mes de embarazo y permite que el bebé se acomode

correctamente en el vientre de la madre y pueda nacer sin complicaciones.
¢Ojodeagua.
DOSSIER

136



Vol.31 - Ao 2025

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura
e-ISSN: 2631-2506

Esta yachak dice que hay que evitar que las mujeres embarazadas vean cosas que puedan darles
un susto muy fuerte pues se puede “perder el guagua” o adelantarse el parto. Por esto, en caso de
gue una mujer embarazada se haya “espantado”, se debe ir donde una partera con experiencia para
gue le cure el espanto. En estos casos, la partera no usa ninguna planta para curar el espanto, sino
gue lo hace utilizando harina de cebada, la misma que frotara con cuidado en el cuerpo de la madre
mientras recita algunas oraciones para que le quite el susto. La madre deberd mantener la harina
en su cuerpo sin bafarse por tres dias y luego se banara utilizando para esto agua de algun “pogyo”,
cuidando que no esté muy fria para que no “chupe frio” ni ella ni el niho. En ocasiones, la partera
sugiere a la mujer, que caliente el agua con lefla, en una olla de barro.

Desde hace varios anos, Mama Dulu nos dice que “ya no tiene auge”, no por su edad sino debido a la
envidia de varias personas y también de brujos que, al ver que “cura bastante”, le hicieron dafio para
gue pierda sus poderes, no pueda comunicarse con la divinidad y, por tanto, no pueda realizar sus
curaciones. Sin embargo, muchas curadoras mujeres: parteras, curanderas o yerbateras aun acuden
a ella para pedirle consejo y que les transmita sus conocimientos.

Se resalta la presencia de Mama Dulu en vista de que, hasta hace algunos anos, cuando se hablaba
de los yachaks se hacia referencia a una practica mayoritariamente masculina; sin embargo, esto ha
ido cambiando en varios lugares de |la provincia y del pais:

Las mujeres Yachak en lluman, o mujeres sabias, se han ido integrando en los Ultimos
afos al Consejo de sabios/as de la medicina ancestral. Son poseedoras de conocimientos
ancestrales, habilidades en medicina tradicional y conexiéon con el mundo espiritual. Ser
mujer Yachak va mas alld de ser parteras, ya que hay que demostrar la capacidad para curar
patologias que existen en la cosmovisién andina. Ademas, en algunas comunidades son
guardianas de un sitio sagrado o waka y referentes en ritualidad, espiritualidad y sabiduria
ancestral. Esta combinacidn de saberes, experiencias y responsabilidades es la que otorga la
autoridad y la capacidad para ejercer el destino como Yachak. (Chakana News, 2023)

En otras palabras, las mujeres yachak han recuperado el papel que como mujeres sabias-curadoras
tenian en los tiempos precolombinos, resaltando las relaciones de solidaridad y sororidad con otras
mujeres indigenas, afrodescendientes o mestizas.

Dona Savelita (Isabel)

Tiene 79 afos y es curandera desde su adolescencia. Las curanderas se encuentran un escalén
debajo de las yachaks, pues su trabajo se centra en curar los males de la calle, del campo, de Dios
e incluso males de amores con ayuda de plantas, piedras y otros objetos que consideran sagrados.
A diferencia de los yachaks, no tienen experiencias extaticas o visionarias de ningun tipo. Se debe
resaltar que estar un escalén mas debajo de las yachaks no afecta el prestigio que estas mujeres
curadoras tienen entre sus clientes. Aungue hasta hace algunos afios la presencia de curanderas en
las zonas urbanas del pais no era extrana en los Ultimos afos estas han ido desapareciendo.

Isabel apenas tiene tres aflos de escolaridad y habla Unicamente castellano. Ha vivido en varias
provincias del Ecuador, pero siempre ha regresado a Imbabura. Hasta hace algunos anos vivia

DOSSIER
137



Vol.31 - Ao 2025

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura
e-ISSN: 2631-2506

en Otavalo y ahora vive en Cotacachi con su hija. Dice que le hubiera gustado estudiar en algun
colegio, pero antes las cosas eran diferentes. Gracias a sus hijos ha aprendido matematicas, historia
y geografia, pues cuando estaban pequefios les ayudaba con sus tareas de la escuela y bachillerato
y eso le permitié adquirir mayores conocimientos, ademas nos comenta que le gusta mucho leer
pues, siempre hay cosas nuevas que puede aprender. En su casa tiene una pequena biblioteca con
diversos libros: textos escolares, novelas y libros religiosos.

Casi todo lo que sabe de curanderismo lo aprendié de su madre, y esta a su vez aprendié de su
abuela. No conoce durante cudntas generaciones las mujeres de su familia han ejercido el oficio
de curanderas. Lo que conoce es que sus antecesoras han vivido en diferentes ciudades del pais
y casi siempre entre la zona urbana y rural. Esto les permitid aprender de otras mujeres e incluso
desarrollar sus propias formas de curar. Como afirma Lévi-Strauss (1977, p. 162), los curanderos tienen
la conviccién de que

los estados patoldgicos de sus pacientestienen una causay que esta puede ser alcanzada; por
otro lado, un sistema de interpretaciones dentro de la cual la invencién personal desempena
un papel importante y ordena las diferentes etapas del mal desde el diagndstico hasta la
cura.

Isabel indica que, para ella, las mujeres que venden hierbas medicinales en los mercados han sido
fuente de muchos de sus conocimientos. Asi, en el transcurso de los afos le han ensefado con qué
plantas se deben hacer los bafos de la suerte e infusiones que curan los mas variados males.

Siempre cura en nombre de Dios, pues El es el que cura y ella solo es su instrumento; por eso en su
casa no faltan las imagenes de santos y virgenes que se han convertido en sus protectores. Se conoce
qgue las practicas de los curanderos tienen su base “en las creencias del ser humano, tanto religiosas,
la fe; como en el halo méagico que envuelve al curandero, la gracia”, pues las mujeres curanderas son:
“mujeres del pueblo, viven entre el pueblo y [..] se consideran elegidas por la divinidad para hacer
una labor social, entre magicay, a veces, cientifica” (Lopez, 2024, pp. 129-130).

Cuando inicié era muy joven y solo atendia a miembros de su familia, vecinos y algun recomendado.
Cuandose corrid lavoz de que sabia curary “tenia buena mano”, las personas llegaban de otros lugares
de la provincia o incluso de Quito, pues la fama de una curandera puede extenderse hasta regiones
lejanas, como afirman Sanhueza (1986), Munioz Bernand (1986) y Schwitzer (1990). Incluso, cuando
tuvo que migrar fuera de la provincia de Imbabura debido al trabajo de su esposo, sus pacientes la
buscaban para que les realice alguna curacion o les lea el destino. Aungue nunca tuvo una tarifa para
SuUs curaciones o lecturas, sus pacientes siempre le pagaron, sus servicios, en dinero, acorde a sus
posibilidades. En algunas ocasiones, ademas del dinero recibid pan o fruta como agradecimiento por
los servicios prestados. Cuenta que esta actividad le permitid tener cierta independencia econdmica
y no depender Unicamente del salario de su esposo.

Las mujeres casi siempre acuden para que cure el espanto o mal de ojo a sus hijos o nietos pequefios,
les haga una limpia para la suerte o les lea su destino en el tabaco. Los hombres, en cambio, acuden
para que les cure el mal aire, el cual les agarra por pasar por lugares oscuros o “pesados” en las

DOSSIER
138



Vol.31 - Ao 2025

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura
e-ISSN: 2631-2506

noches o antes del amanecer cuando van o regresan de sus trabajos, o cuando vuelven “tomados”
luego de alguna reunidn con sus amigos.

Aunque la mayor parte de las plantas que utiliza lascompra en el mercado o se las llevan sus pacientes,
tiene algunas plantas sembradas en tarros vacios de pintura o baldes viejos que hacen las veces de
macetas en el patio de su casa. Entre las plantas que cultiva estan: malva olorosa, orégano y hierba
luisa. Resalta entre estas plantas una sabila, de la cual dice le ha acompanado varios afos y le sirve
para protegerse de la mala suerte. También indica que varios hijuelos de |la sabila se los ha regalado
a sus pacientes para que los siembren y les dé proteccidn. En su casa tampoco falta la cajetilla de
Marlboro Rojo o los puros para leer el destino de a pacientes.

Su experiencia y los conocimientos que ha adquirido en el transcurso de los afos le han permitido
reconocer algunos tipos de males, como son: de Dios, de campo y de calle, cada uno de ellos con
técnicas de diagndstico y tratamiento diferentes:

- Enfermedades de Dios: Son resultado de la exposicidn a virus y bacterias o por no cuidar
el cuerpo. Estas enfermedades son tratadas por los médicos, por ello también se les
llama “males de médico”.

- Enfermedades del campo: Originadas por pasar por lugares pesados o transgredir
normas y tabues. Entre estas tenemos el espanto y el mal aire, que son tratadas por
yachaks y curanderos.

- Enfermedades de la calle: Ocasionadas por la interaccién con otras personas; entre ellas
estan el mal de ojo y brujeria, y son tratadas por yachaks y curanderos.

Donfa Isabel indica que existen diferentes formas de curar enfermedades y que cada una depende
del curandero y su paciente; estas curas involucran limpias, bafos, infusiones y rituales de diferente
tipo. Pese a que no puede revelar todos los “secretos” de su profesidn, nos dice que la técnica de
curacién depende de si es hombre o mujer y la edad de la persona. Asi, para curar el espanto o mal
aire generalmente sopla trago a sus pacientes. Si es un nino pequeno, utiliza solo un rosario bendito y
le frota una colonia suave o agua bendita en las coyunturas. Dice que no cura a mujeres embarazadas
0 gue estén menstruando pues, en estos casos, el cuerpo de la mujer puede ser afectado por la
fuerza del tratamiento y pueden perder al bebé o se les corta la sangre menstrual.

A diferencia de otras curanderas, para realizar las limpias (de espanto y mal aire) tanto en ninos como
adultos no utiliza una escoba de plantas sino su mano derecha, en la cual usa un anillo de acero como
proteccion, pues cree que las enfermedades de campo y de la calle son contagiosas. Luego de la
limpia, da a tomar una infusién, sugiere al paciente tomar un bafo de plantas y arroparse bien para
completar el tratamiento. Hace muchos afos también hacia limpias y diagnoésticos con el cuy, tal
como habia aprendido de un compadre suyo de la zona de Cangahua. Sin embargo, ya no las hace
pues hay tratamientos y curaciones que solo pueden realizarse mientras el curandero tiene fuerzay
salud.

Actualmente ya estd “jubilada”; realiza muy pocas curacionesy casi siempre a sus vecinos o pacientes
de muchos anos, la mayor parte de ellos mujeres (madres o abuelas) para que cure el espanto o

DOSSIER
139



Vol.31 - Ao 2025

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura
e-ISSN: 2631-2506

mal aire de sus nifos pequenos. Dice que las madres detectan facilmente si el nifo esta espantado.
Entre los sintomas de este mal esta la asimetria en los ojos (un ojo estda mas pequeno que el otro), se
despiertan llorando en la noche o se asustan con facilidad con los ruidos de la calle. En estos casos,
ademas de frotarles colonia, se les sacude suavemente tomandoles de los hombros mientras repite
tres veces la palabra “shungo”.

Muchas de estas madres, como se indicé anteriormente, aprovechan que acuden donde la
curandera, a curar el espanto de sus hijos para contarle sus penas, hacerse leer el tabaco y pedirle
curas y consejos, pues con el transcurso de los anos han desarrollado una relacién muy cercana con
la curandera. Algunas mujeres llevan fotos de sus maridos o sus hijos para que “les lea” y asi saber por
gué actuan de determinada manera en la casa, ver si estan “curados”® o pedirle que les sugiera algun
bafo de hierbas o algun ritual para que consigan cupo en la universidad, becas o trabajos, e incluso
para que abandonen a sus amantes.

Comoseclarifica, estacurandera atiende “considerando a la persona en sucompletitud, reconociendo
elentramado de sus historias” (Bohdrquez, 2019, p. 146); por eso, antes de realizar cualquier diagnéstico
0 cura, la curandera conversa con sus pacientes y escucha las historias que se encuentran tras el mal
gue desean les ayude a curar. Es importante resaltar que las mujeres que acuden a ella pertenecen
a distintos estratos econdmicos y sociales. Algunas de ellas se dedican Unicamente a los quehaceres
domeésticos, otras son comerciantes e incluso tiene pacientes que son profesionales con estudios
universitarios y “buenos cargos”. Esto se debe a que “tanto campesinos de la sierra ecuatoriana como
mestizos (...) saben distinguir entre enfermedades que pueden ser solucionadas con la medicina
cientifica y otras que solo pueden ser remediadas por métodos tradicionales”, como bien afirma
Demon (2008, p.105). Se evidencia de esta manera laimportancia que tiene el papel de las curanderas
en las sociedades modernas.

Nancy
Tiene 49 anos y es hierbatera; comercializa sus plantas en uno de los mercados de la ciudad de

Ibarra. Aunque termind sus estudios secundarios, no quiso ingresar a la universidad, sino que decidid
continuar con el negocio familiar. Desde hace mas de seis décadas, su madre tiene un puesto de
hierbas medicinales, especias y preparados esotéricos en el mercado. Esta actividad le permitié
costear los estudios de Nancy y sus hermanos y actualmente permite costear los estudios de los
hijos de Nancy.

Las plantas que comercializa en el mercado no las cultiva en su casa, sino que ha establecido
contactos con algunas mujeres campesinas que “bajan” al mercado a ofrecerle diferentes plantas,
por lo cual en su puesto siempre tiene hierbas frescas. Con el dinero que Nancy paga a estas mujeres,
ellas compran dentro del mercado algunos viveres para su familia’. En el transcurso de los afos
también ha establecido contactos con hombres y mujeres tanto de la costa como de la amazonia,
guienes eventualmente le envian (mediante transporte interprovincial) plantas que no se consiguen
en la sierra. Las especias y productos esotéricos los consigue de varios distribuidores mayoristas a
guienes hace pedidos regularmente. Estas personas forman parte de la red de distribuidores de su

5 Corazoén.

6 Les han hecho algun dafio o brujeria.

7 Algunas mujeres “bajan” al mercado una o dos veces al mes, no solo con hierbas medicinales sino también con animales (gallinas, conejos,
guyes, etc)) y otros productos agricolas como maiz o zambos que comercializan de manera informal en el mercado

DOSSIER
140



Vol.31 - Ao 2025

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura
e-ISSN: 2631-2506

puesto de hierbas.

En el caso de las plantas, el precio que paga a sus distribuidores por ellas depende de una serie de
factores: época del ano, cantidad, calidad y la dificultad que se tenga para conseguir las plantas.
Las comercializa de manera individual, minimo $0,25 centavos, o en “escobas” o atados, es decir,
conjunto de varias plantas en un délar.

El comercioy uso terapéutico de plantas medicinales se mantiene como una practica activa
en los mercados de las ciudades ecuatorianas y particularmente en las urbes del callejon
interandino, en donde se expenden alrededor de 270 especies de hierbas medicinales que
se emplean para tratar aproximadamente un centenar de dolencias. (Barrera y Orellana,
2020, p. 55)

Quienes demandan estas plantas en su mayoria son mujeres que las utilizan con diferentes fines:
algunas son demandadas para la preparaciéon de alimentos y bebidas. En este caso, hay meses del
ano en que hay una mayor demanda de determinadas plantas. Asi, entre junio y septiembre hay
mayor demanda de plantas para la preparacion de la chicha, y en el mes de noviembre se demandan
plantas aromaticas para la preparacion de la colada morada.

Hay plantas que se comercializan también con fines terapéuticos para la realizacion de aguas de
remedioqueapoyaranenlacuraciéonorecuperacion deenfermedadesrespiratorias, gastrointestinales
y también para hacer tés purificantes y reconstituyentes para las mujeres que se encuentran en el
puerperio. También hay plantas que sirven para hacer emplastos para la curacion de heridas, golpes
y/o moretones. Estas Ultimas son demandadas no solo por las mujeres sino por varios fregadores
gue prestan sus servicios en los alrededores del mercado. Como se conoce, desde las épocas
precolombinas:

Las plantas se usaron también con fines terapéuticos, llegando incluso a constituirse en
un elemento importante dentro de su sistema de creencias y ritos. A partir de un extenso
proceso de prueba y error, desarrollaron la capacidad de identificar las plantas que podian
usarse con fines terapéuticos y los venenos a usarse en la caza, la pesca y como medio de
defensa contra sus enemigos. (Barrera & Orellana, 2020, p. 47)

El trabajo que desarrolla Nancy es casi el de un boticario tradicional; sus clientas rara vez acuden a
comprar determinada planta, casi siempre piden “una planta para el dolor de estémago”, “algo para
el dolor de cabeza”, “la planta para los morados”, etc. Como nos indica Attisso (1979, p. 7), las cifras
sobre el uso y efectividad de plantas para realizar preparados farmacéuticos “son suficientemente
elocuentes para demostrar que las plantas medicinales no son ni asunto de charlatanes ni una moda
entendida como deseo nostalgico de ‘volver a las fuentes’ o de buscar sistematicamente todo lo que
es natural”. Y es debido a la efectividad de las plantas que las personas siguen acudiendo a Nancy

para adquirirlas.

Algunas mujeres no solo acuden a comprar las plantas, sino que le cuentan sus problemas de salud,
familiares o laborales, a la espera de que les recomiende alguna planta que les ayude a solucionarlos

DOSSIER
141



Vol.31 - Ao 2025

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura
e-ISSN: 2631-2506

o, como ella manifiesta, mas que la planta, muchas de las clientas quieren ademas de un remedio “un
oido que les escuche”. Pese a que todos los dias atiende una gran cantidad de clientes, a finales de
afo, el nUmero crece y no se da abasto para atenderlos. Esto se debe a que, en estas fechas hay una
mayor demanda de plantas para limpias y bafos de la suerte (amargos o dulces).

Cuenta que sus conocimientos los adquirié principalmente de su madre. Cuando era pequefa, al salir
de la escuela, acudia al puesto de su madre para hacer deberes y ayudarle con la comercializaciéon
de las plantas. Ahi ella le indicaba cdmo distinguir entre las diferentes plantas y para qué servia cada
una. También escuchaba las conversaciones que su madre tenia con sus distribuidoras y clientes, lo
cual le permitié ampliar sus conocimientos.

Sobre las plantas ha aprendido que estas tienen varias clasificaciones; asi nos habla de plantas
magicas o de uso comun, frescas, calidas, macho o hembra, dulces y amargas. Dice que también ha
oido que hay plantas sagradas como la ayahuasca, pero que no la comercializa ni conoce por qué se
la considera sagrada.

Las plantas magicas: son aquellas que sirven para hacer limpias para curar el espanto o mal aire; la
mayor parte de estas plantas no se consumen pues sus componentes son muy fuertes. Se recomienda
usarlas solo como escoba para limpiar el cuerpo de la persona.

Las plantas de uso comun: Son aquellas que sirven para el tratamiento de enfermedades comunes
como el dolor de estdémago o de cabeza. Estas plantas pueden consumirse en forma de té o infusiones
sin mayor problema pues no son tdxicas.

Las plantas amargas: Son aquellas que tienen un olor fuerte y sirven para limpiar las malas energias.
Se utilizan casi siempre como escoba de limpia o emplastos para colocar en determinadas partes del
cuerpo; muy pocas de ellas se consumen en forma de té o infusion.

Las plantas dulces: Tienen un olor dulce, agradable y pueden ser consumidas en tés, infusiones o
utilizadas para dar sabor a ciertas comidas. También pueden utilizarse para bafios de la suerte y
regenerar las energias positivas de las personas.

Las plantas hembra: Son aquellas mas graciles que otras de su especie.

Las plantas macho: Son aquellas que tienen un color mas fuerte y son mas robustas que otras de su
especie. Se utilizan cuando la persona ha sufrido una recaida de su enfermedad.

Las plantas frescas: Sirven para tratar enfermedades calidas, es decir, aquellas que producen
“sobrecalentamiento” del cuerpo, aunque no siempre producen fiebre. No todas se toman en infusion,
sino que algunas se colocan en el estdmago para que “chupen” el calor del cuerpo.

Las plantas calidas: Sirven para tratar enfermedades frias. Asi, estas plantas ayudan a subir la
temperatura del cuerpo y se toman generalmente como infusion.

Muchas de las clientes de su madre fueron curanderas indigenas y mestizas con quienes se
intercambiaban plantas y conocimientos. Sin embargo, con el tiempo el ndmero de curanderas que
acude a su puesto disminuyd, conoce que algunas fallecieron, otras se fueron a vivir en otras ciudades
y algunas de ellas ya no ejercen debido a su edad avanzada. En los Ultimos afos la mayor parte de

DOSSIER
142



Vol.31 - Ao 2025

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura
e-ISSN: 2631-2506

sus clientes son mujeres de diferente edad, amas de casa, madres y, sobre todo, otras comerciantes
del mercado, las cuales prefieren acudir al puesto de Nancy para comprar alguna hierba que les
ayude con sus dolencias antes que acudir a los médicos formales, porque no les tienen confianza
o porque es complicado conseguir cita en alguno de los hospitales y centros de salud de la ciudad.

La madre de Nancy aun acude eventualmente al puesto para ayudar a comercializar las plantas.
Ademas de su amplio conocimiento de las plantas medicinales, ella aprendié de sus clientas
curanderas a curar el espanto en los nifos. Para esto utiliza una escoba de hierbas “amargas” que
pasa por el cuerpo del nifo mientras reza el Padre Nuestro por tres ocasiones. No cura el espanto
a bebés menores de dos afios pues las hierbas son muy fuertes y pueden ocasionar algun tipo de
urticaria en los pequenos.

Nancy, a diferencia de su madre, no cura el espanto, aunque sabe cémo hacerlo. Manifiesta que le
da miedo pues el mal (espanto) puede pasar al cuerpo de la persona que cura y ocasionarle algun
dafo a ella o su familia. A su madre nunca le ha afectado el mal, pues es una mujer fuerte que puede
curar el espanto sin problema. Respecto a este tema indica que no todas las mujeres pueden curar
el espanto, pues no solo se requiere conocer la técnica sino también se requiere fortaleza fisica y de
caracter.

Estas mujeres dicen que mantendran el puesto de hierbas y atenderan a sus clientes hasta que
Dios les dé vida, pero, no estan seguras si alguna de sus hijas o sobrinas mantenga esta tradiciéon y
conserve los conocimientos que tantos anos les ha costado adquirir.

Conclusiones

El analisis de las trayectorias de estas tres mujeres curadoras de la provincia de Imbabura revela la
complejidad y riqueza de los sistemas de medicina tradicional andina, asi como el papel fundamental
gue desempenan las mujeres en la preservacion, transmision y adaptacién de estos conocimientos
ancestrales. Se evidencia, a través de las narraciones de estas mujeres que, que el conocimiento
médico tradicional no es un sistema estatico, sino que se encuentra en constante transformacion y
diadlogo con diferentes contextos histdricos, sociales y culturales. En el caso de Mama Dulu, la yachak,
seilustracémo los saberes precolombinos se han sincretizado con elementos del catolicismo colonial,
dando lugar a practicas hibridas que mantienen su eficacia simbdlica y terapéutica. Este sincretismo
no representa una pérdida de autenticidad, sino una estrategia de resistencia y adaptacion cultural
gue ha permitido la supervivencia de estos conocimientos a través de los siglos.

Se observa una clara jerarquizacion dentro del sistema de medicina tradicional, donde las yachaks
ocupan el nivel mas alto debido a sus capacidades visionarias y extaticas, seguidas por las curanderas
gue se especializan en males especificos, y finalmente las hierbateras que actlan como intermediarias
entre el conocimiento populary los usuarios. Esta jerarquizacién no implica una valoraciéon diferencial
en términos de prestigio social o efectividad terapéutica, sino que responde a especializaciones
funcionales complementarias.

La transmisidén del conocimiento se revela como un proceso eminentemente femenino y familiar,
donde las relaciones de parentesco (abuela-madre-hija) constituyen el canal principal para la

DOSSIER
143



Vol.31 - Ao 2025

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura
e-ISSN: 2631-2506

preservacion de estos saberes. No obstante, también se identifican procesos de aprendizaje horizontal
entre mujeres de diferentes comunidades y contextos, especialmente en los espacios de mercado, lo
gue demuestra la existencia de redes de conocimiento mas amplias y dindmicas.

Debe resaltarse la capacidad de estas mujeres para articular diferentes sistemas explicativos de la
enfermedad. La taxonomia que distingue entre “enfermedades de Dios”, “del campo” y “de la calle”
evidencia una comprension de la etiologia que incorpora factores biomédicos, ambientales y sociales.
Esta clasificacion no solo orienta las practicas terapéuticas, sino que también facilita la coexistencia
con el sistema médico “hegemodnico”, permitiendo que las personas naveguen entre ambos segun
la naturaleza de sus dolencias.

La dimension de género emerge como un elemento central en la organizacién de estas practicas. Las
mujeres curadoras no solo se especializan en la atencién de otros cuerpos femeninos (embarazo, parto,
puerperio), sino que ademas funcionan como confidentes y consejeras en asuntos que trascienden
lo estrictamente médico. Sus consultas se convierten en espacios de escucha, contenciéon emocional
y orientacidén para mujeres de diferentes estratos sociales, evidenciando el caracter holistico de su
abordaje terapéutico.

La investigacién también revela las tensiones y desafios que enfrentan estas practicas en el
contexto contemporaneo. La disminucion del niumero de curanderas, la pérdida de conocimientos
especificos en ciertos espacios (como el diagnéstico con cuy) y las dificultades para la transmision
generacional apuntan hacia procesos de erosidn cultural que requieren atencidén. Paraddjicamente,
se observa también una persistente demanda de estos servicios, incluso entre poblaciones urbanas
y profesionales, lo que sugiere la vigencia y relevancia de estos sistemas terapéuticos.

Finalmente, podemos indicar que las mujeres curadoras de Imbabura constituyen un patrimonio
vivo de conocimientos que trasciende la dimensidn puramente médica para convertirse en un
repositorio de sabiduria cultural, practicasritualesy redes de solidaridad femenina. Su reconocimiento
y valoraciéon no solo contribuye a la preservacion de la diversidad cultural, sino que también ofrece
perspectivas valiosas para el desarrollo de modelos de salud mas integrales e interculturales.

Referencias

Andrade, A. (2004). Etnomedicina y papel del yachak en las comunidades indigenas y campesinas:
Los kayampis de la cuenca sur del Lago San Pablo. (Tesis de Licenciatura). Pontificia Universidad
Catdlica del Ecuador.

Andrade, A. (2010). Medicina y Sabiduria Popular en la Provincia del Napo. Revista Ciencia Amazonica,
1(7).

Andrade, A. (2011). San Bernardo, Santa Muerte y San La Muerte: Brujos, brujeados y santos en la
provincia de Imbabura. Antropologia Cuadernos de Investigacion, 11, 101-109.

Andrade, A. (2024). Yachaks, curanderos y etnomedicina en la provincia de Imbabura. Pontificia
Universidad Catdlica del Ecuador - Sede Ibarra.

Attisso, M. (1979). Las plantas medicinales. Editorial Cientifica.

DOSSIER
144



Vol.31 - Ao 2025
e-ISSN: 2631-2506

Las mujeres curadoras de la provincia de Imbabura

Barrera, G. & Orellana, A. (2020). La cosmovision andina y el uso de plantas medicinales. En Sabiduria
ancestral andina y plantas medicinales: principios y prdcticas de la medicina tradicional en
Ecuador (pp. 46-85). Universidad de Cuenca.

Barrera, G. y Orellana, A. (2020). La cosmovision andina y el uso de plantas medicinales.

Bohoérquez-Castellano, M. 2019. Brujas contempordaneas: entre mundos y devenires espirituales.
Nomadas, 50, 37-153.

Chakana News (17 de junio de 2023). Mujeres Yachak en lluman. https://www.chakananews.com/
mujeres-yachak-en-iluman/

Demon, L. (2008). Medicina tradicional y sistemas de salud. Editorial Académica.
Eliade, M. (1969). El Chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis. Fondo de Cultura Econédmica.

Guaman Poma de Ayala, F. (1993). El primer nueva cronica y buen gobierno (1613). Fondo de Cultura
Econdmica

Lévi-Strauss, C. (1977). Antropologia estructural. Editorial Universitaria.
Lopez, M. (2024). Curanderas y saberes populares. Editorial Andina.
Mufoz Bernand, C. (1986). Enfermedad, dario e ideologia. Abya-Yala.
Poveda, J. (1997). El arte natural de curar. Edit. Temas de Hoy.

Rodriguez, G. & Taxo, A. (1996). La vision cosmica de los Andes. Abya Yala.
Sanhueza, R. (1986). Medicinas tradicionales del Ecuador. Editorial IOA.

Schwitzer, M. 1990. Prdcticas curativas andinas. Editorial Universidad Central.

DOSSIER
145



