ANTKOPOLOGT A Vol.31 - Afio 2025

Cuadernos de Investigacion e-ISSN: 2631-2506

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina
ayurveda

More than a Diet: History and Principles of Ayurveda Medicine

Patricia Helena Junge Cerda’ @

Universidad de Chile - CHILE

DOI: https://doi.org/10.26807/raci.V31.2025.376 | Paginas: 101-118
Fecha de envio: 29-09-2025 | Fecha de aceptacién: 26-10-2025 | Fecha de publicacién: 31-12-2025

Resumen

Este manuscrito busca aportar a la comprension critica del sistema médico ayurveda a través de
una sintesis comprensiva de literatura sobre la evolucién histérica del ayurveda, complementada
con ejemplos etnograficos. El objetivo principal es proporcionar una revisién de literatura que aporte
a la reflexion sobre medicinas no convencionales en el Sur global. Esto se considera relevante en
un contexto postcolonial donde existen relaciones Sur-Sur entre India y varios paises del continente
americano, que buscan desarrollar el ayurveda en América Latina en didlogo con medicinas
tradicionales de estaregion. Metodologia: se realizd un analisis secundario de las fuentes bibliograficas
utilizadas por la autora en una investigacion etnografica sobre las practicas contemporaneas de la
medicina ayurveda en India. Resultados: desde mediados del siglo XX, el ayurveda se expande desde
la peninsula indica hacia Occidente; primero pasando por el norte global y, mas recientemente, en
procesos de intercambio entre Asia del Sur y América Latina. En la regién, la presencia del ayurveda
en redes de salud alternativa y complementaria ha ido creciendo durante el siglo XXI. Si bien los
discursos enfocados en una dieta saludables aparecen con gran frecuencia y popularidad dentro de
las terapias seculares asociadas al ayurveda, estos no integran la complejidad del sistema médico.
Originalidad:si bien en el ayurveda la alimentacidén es un eje central para un régimen de vida saludable,
la divulgacion de esta medicina como una dieta alimenticia responden mas a la economia politica
del sistema de salud local que al modelo médico ayurvédico. Esto da cuenta de las controversias
gue emergen al trasladar modelos médicos a sistemas de salud diversos, e invita a explorar formas
diferentes de intercambios en el Sur global.

Palabras clave: Ayurveda, antropologia médica, dieta, medicinas complementarias y alternativas;
Sur global.

Abstract

This manuscript aims to contribute to a critical understanding of the Ayurvedic medical system
through a comprehensive synthesis of literature on the historical evolution of Ayurveda, and references
to ethnographic data. The main objective is to offer a literature review that contributes to reflect on
non-conventional forms of medicine in the global South. This is considered particularly relevant in a
postcolonial context marked by South-South relations between India and several countries in the

o020



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://www.cuadernosdeantropologia-puce.edu.ec/index.php/antropologia/article/view/376
https://orcid.org/0000-0001-5751-7500
mailto:patricia.junge%40uchile.cl?subject=

Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

Americas, which are seeking to develop Ayurveda in Latin America in dialogue with local traditional
medical systems. Methodology: A secondary analysis was conducted on the bibliographic sources
used by the author in an ethnographic study on contemporary Ayurvedic practices in India. Findings:
Since the mid-20th century, Ayurveda has expanded from South Asia to the West; firstly, through
the Global North, and more recently through exchange processes between South Asia and Latin
America. In this region, the presence of Ayurveda within networks of alternative and complementary
health practices has been steadily growing throughout the 21st century. While discourses centered
on healthy diets have become frequent and popular within secular therapies associated with
Ayurveda, they fail to capture the full complexity of the medical system. Originality: Although
nutrition constitutes a central axis in Ayurveda’s framework for a healthy lifestyle, the dissemination
of Ayurveda as merely a dietary regimen reflects the political economy of local health systems more
than the Ayurvedic medical model itself. This highlights the controversies that arise when medical
systems are transposed into diverse healthcare contexts and calls for the exploration of alternative
modes of exchange within the global South.

Keywords: Ayurveda, medical anthropology, diet, complementary and alternative medicines, global
South.

Introduccion

Durante la Ultima década el sistema médico de origen indio conocido como ayurveda se ha abierto
un espacio en el campo de la salud complementaria y alternativa en América Latina, siguiendo
tendenciasglobales. Se le asociafundamentalmente al ambito del bienestary la salud, destacando sus
raices en la filosofia hindu, debido a su origen en la peninsula indica'. Esta expansion responde a una
tendencia global, fomentada por miradas criticas de la biomedicina, que combina la apertura hacia
el pluralismo médico con la proliferacion en occidente de medicinas y terapias no convencionales de
diversos origenes (Frank & Stollberg, 2004; Smith & Wujastik,2008). Dicha expansiéon es independiente
de la falta de reconocimiento oficial del ayurveda por parte de los organismos publicos encargados
de la gobernanza de la salud, e igualmente independiente de |la fragmentacion conceptual y practica
con que el sistema médico llega a los diversos territorios.

Por ejemplo, Freidin y Ballesteros (2012) dan cuenta de la fragmentaciéon con que el ayurveda se
presenta en el medio argentino, a través de una gran variedad de alternativas de formacion,
tratamientos y generacién de contenidos que tematizan los aspectos médicos del ayurveda
fundamentalmente asociados a su capacidad de promover salud a través de un régimen alimenticio
adecuado a la configuracién psicosomatica de cada persona. Los autores sefialan que este foco en
la alimentacién saludable es un tema controversial sobre la expansidén del ayurveda en Occidente,
puesto que, si bien la alimentacion es considerada en el ayurveda como una parte central de un
régimen de vida, la reduccion del sistema médico a sistemas de dietas que buscan tipologias de
amplio alcance para poder ser difundidas masivamente, corre el riesgo de generar comprensiones,
expectativas y practicas que desvirtlan el ayurveda y su potencial de real aporte a la salud de las

1Cabe aquirecalcar la diferencia ente indio e hindu. India es un territorio (y un Estado moderno desde 1947) mientras que el hinduismo es una
religion. Igualar lo indio con el hinduismo es parte de la mirada Occidental simplificadora del pluralismo religioso del pais India, que incluye
junto con el hinduismo, el budismo, el cristianismo y el islam, entre muchas otras. En este ensayo, cuando se afirma que el ayurveda es un
sistema médico de origen indio se alude a la zona geografica desde donde ha evolucionado por mas de dos mil afios, y cuando se sefalan los
gomponentes hinddes, se refiere a las influencias -reales o supuestas- del hinduismo sobre el modelo médico del ayurveda.

DOSSIER
102



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

personas. El disefio de dietas saludables en el sisterna médico del ayurveda responde a un complejo
analisis e intervencion de las condiciones de vida de una persona, las que pueden variar no sélo
de acuerdo con la constituciéon y momento del ciclo vital, sino también dependiendo de factores
del entorno geogréfico, trabajo, eventos biograficos y otros, que requieren ajustar los procesos de
nutricion de forma personalizada.

Ayurveda es una palabra de origen sanscrito que se compone de dos raices: ayus, que refiere a vida,
y veda, que se traduce como ciencia o sabiduria, en cuanto refiere a un corpus de conocimiento que
surge de un proceso dindmico entre la observaciéon sistematica de la experiencia, la elaboracién de
sistemas conceptuales que expliquen dichas experiencias, y la evaluacién de los modelos explicativos
a partir de su consistencia con los resultados la accidn, es decir, con nuevas experiencias empiricas
(Gopinath, 2001; Langford, 2002; Leslie, 1992; Manohar, 2005; Moreno 2006; Zimmermann, 1978).
Asi, en Occidente el ayurveda es traducido como una “ciencia de la vida”", cuyo objetivo especifico
es observar y construir conocimiento sistematico con el propdsito de comprender y preservar la
vida humana (Manohar, 2005). La medicina y sus terapias serian una consecuencia activa de dicho
propdsito, enfocada a “proteger la salud del sano y calmar la dolencia del enfermo” (Charaka Sambhita,
citado por Chopra, 2003). Considerando que ayus se refiere a toda forma de vida, tanto humana como
animal, vegetal e incluso geolégica, esta ciencia de la vida observa cémo los mismos componentes
estructurales y funcionales se manifiestan con ciertos patrones regulares en una interminable
variedad de formas de vida (Moreno, 2006; Zimmermann, 1988). Es a partir de este principio de
continuidad estructural y funcional que el sistema médico del ayurveda vincula a humanos y sus
entornos a través de la dieta. La alimentacién constituye, junto a la respiracidon y la percepcién, las
relaciones fundamentales entre el microcosmos subjetivo y el macrocosmos. Como explica Svoboda
(1995a), si bien en Occidente en general se encuentran variadas practicas especificas que declaran
tomar como base la medicina ayurveda, ellas tienden a reducir el corpus de ideas y practicas de
este sistema meédico a parametros occidentales que limitan las posibilidades de conocer y aplicar la
medicina a cabalidad. Este reduccionismo responde a varios factores que incluyen las restricciones
politico-sanitarias de los sistemas de salud locales, las expectativas del publico local respecto de las
terapias no-biomédicas, y los mercados globales y locales de salud. Asi, el régimen de vida que en
el ayurveda corresponde a la globalidad del estilo de vida de la persona, tiende a reducirse a pautas
alimenticias que se gestionan sin conexidn sustancial con el estilo de vida de cada sujeto.

El objetivo de este manuscrito es exponer antecedentes histéricos sobre el sistema médico ayurveda
y su expansion global durante los siglos XX y XXI, con el propdsito de contribuir a una reflexién critica
sobre la fragmentacion del sistema médico y su reduccion a regimenes alimentarios estandarizadas.
Para ello el argumento se desarrolla partiendo por una contextualizacién del desarrollo del ayurveda
en India, para seguir con una descripcidén de la expansion global de este sistema médico durante la
segunda mitad del siglo XX, y terminar con la distincién de algunos principios fundamentales para
comprender la aproximacion a la dieta y una discusion de los desafios que impone el despliegue de
este sistema médico en las sociedades occidentales.

Metodologia

Para desarrollar este argumento me baso en un andlisis secundario (Scribano & de Sena, 2009)

DOSSIER
103



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

de la revisidn exhaustiva de referencias bibliograficas en el marco de una investigacién realizada
en 2010-2012 sobre las practicas contemporaneas de ayurveda en India.? Complementariamente
recurro a ejemplos del material de campo de esta investigacién de 2010-2011, que consistid en una
etnografia de cuatro meses en tres hospitales ayurvédicos administrado por la Nair Service Society
(NSS) en el estado de Kerala, India. Se realizé observacion directa y participante, entrevistas abiertas
con terapeutas (8), pacientes (10) y acompanantes (10); y sucesivas entrevistas en profundidad con
los cinco vaidyas® encargados de estas clinicas. Asimismo, se referencia material de campo de la
investigacion etnografica realizada entre 2012-2014%, sobre el pluralismo médico en el sistema de
salud chileno, para proporcionar ejemplos de la forma en que el ayurveda se instala en un pais de
Latinoameérica

Historia y desarrollo del ayurveda en el subcontinente indio

Tanto la literatura académica como los discursos masivos que promocionan el ayurveda coinciden
en destacar que es un sistema médico heredero de una tradicidon milenaria en India. Desde una
mirada de antropologia médica, es posible reconocer el ayurveda como un sistema médico toda vez
gue conforma un corpus organizado de ideas, significados y normas, asociado a practicas, relaciones
sociales y marcos institucionalizados cuyo objetivo principal es abordar la salud y la enfermedad
(Kleinmnan, 1978; Leslie, 1980; Menéndez, 1994). En este sentido, es un sistema médico completo
en si mismo, tal como la biomedicina y la medicina tradicional china, entre otras. Por otra parte,
se reconoce que el ayurveda se entronca con una larga evolucion de conocimientos y practicas
médicas acumuladas y reinventadas por sucesivas generaciones de habitantes de la peninsula
indica, por lo cual seria correcto asociarlo a la historia de esta regidn. No obstante, las implicancias
de estas afirmaciones —el ser un sistema médico en si mismo y el hacer parte de una larga historia
de medicinas en India— deben ser analizadas en profundidad y con mirada critica. Partiremos por la
historia.

Efectivamente, la historia de la existencia de sistemas médicos en India puede retroceder hasta el
complejo cultural Harappa que ocupd el valle del rio Indo entre los aflos 3000 y 1500 AC (Sobada, 1995b).
Tanto el registro arqueolégico que muestra inscripciones de personas preparando y administrando
remedios, como la deduccién antropolégica que indica que toda sociedad desarrolla sistemas
médicos acorde a su complejidad, nos permiten asumir que hace mas de 4000 anos ya existian
uno o varios sistemas médicos en el territorio que hoy es India. No obstante, dicha coincidencia
geogréfica no es evidencia suficiente para establecer una relacién directa entre aquellas practicas
médicas milenarias y el ayurveda contemporaneo.

La antiguedad de lo que hoy conocemos como ayurveda puede estimarse con mayor claridad en
unos 2000 anos, a partir de tres textos que son hasta la fecha el corpus fundamental de este sistema
médico (Basham, 1976; Varier, 2005). EI mas antiguo de estos textos es el compendio de medicina
interna y terapéutica conocido como Charaka Samhita (“El libro de Charaka”), que se estima fue
escrito entre los siglos | a. C. y | d. C. Compila ideas sobre la salud y el bienestar contenidas en los
himnos y rituales védicos que fueron introducidos por los pueblos arios durante el segundo milenio

2 Investigacion conducente al grado de Master “Health and Society in South Asia”, por la Universidad de Heidelberg, Alemania.
3 Vaidya es el término utilizado en la medicina ayurveda para los médicos certificados como expertos.
& Investigacion conducente al grado de Doctor Phil. en Antropologia, por la Universidad de Heidelberg, Alemania.

DOSSIER
104



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

a. C. (Moreno, 2006). El Charaka Samhita también da cuenta del contacto con la medicina humoral
griega, que fue introducida en India inicialmente durante las conquistas de Alejandro Magno en 326
a.C. (Svoboda, 1995b). Ejemplo de esto es la comprension de la salud/enfermedad como expresion de
humores en mayor o menor grado de equilibrio, tanto fisiolégico/interno como ecolégico/situacional.
Lo fundamental del texto de Charaka es que marca un hito al diferenciar la practica médica de la
practica religiosa, al establecer un modelo y una metodologia para buscar bienestar y longevidad
a través de la intervencién directa sobre el régimen y las condiciones de vida de las personas; esto
constituye una diferencia sustancial con las practicas védica de invocaciéon y rituales, que buscan
intervenciones indirectas de tipo espiritual (Basham, 1976). Este giro secular da origen al lugar central
de la alimentacidén en la salud, pues la dieta permite un vinculo pragmatico entre el microcosmos
individual y el macrocosmos ecoldgico, geografico y cultural.

Luego, en algun momento entre los siglos | y Il d. C. fue escrito el Sushruta Samhita, compendio
enfocado en sistematizar conocimientos de anatomia y cirugia humana. Lo que hizo el autor del
Sushruta fue explicar detalladamente la relacién fisiolégica entre los principios basicos del ayurveda
y la anatomia humana. Esto amplié la practica médica en cuanto intervencién directa en el cuerpoy
longevidad de las personas, siendo la cirugia su expresion mas concreta (Chopra, 2003). Finalmente,
en torno al ano 600 d. C. el budista indio Vagbatha escribié un comentario de los dos Samhitas
(textos) anteriores. Este compendio, conocido como Estanga Hridaya, es considerado una sintesis
actualizada, escrita en un lenguaje mucho menos criptico que los dos anteriores (Leslie 1976; Svoboda
1995b), que facilité una difusién mas amplia del conocimiento y practica del ayurveda. Las entrevistas
etnograficas a médicos ayurvédicos (llamados vaidjas) en India confirman que estos tres textos son
la base de la formacion de las actuales generaciones de practicantes del ayurveda en India, siendo su
estudio en sanscrito original parte de los primeros afios del curriculo de formacidn universitaria que
cursan las generaciones contemporaneas.

Con respecto al ayurveda como sistema médico, si bien los textos clasicos nos dan una proyeccion
de la antigledad del corpus de ideas que lo sustentan, seria un error desprender de ello que esta
medicina se ha practicado de manera pura, ininterrumpida e inalterada durante miles de anos
(Basham, 1976; Zimmermann, 1978). En diversos periodos el ayurveda ha sido ensefiado y practicado
de muy diversas formas, entre lo espiritual/ritual y la pragmatica quirdrgica; expuesta y asimilando
diversas influencias foraneas, tales como la griega, musulmana o tibetana; asimismo, se ha adaptado
a ocupar distintas posiciones dentro de la diversidad de alternativas médicas que coexisten en India,
desde medicina oficial en el imperio de Ashoka hasta una marginal medicina popular durante el
imperio britanico (Varier,2005; Leslie, 1976). En consecuencia, la permanenciay expansion del ayurveda
durante siglos se relaciona justamente con lo opuesto a una continuidad milenaria pura e inalterada,
pues se fundamenta en una evolucidn dindmica, siendo practicada y reinventada reiteradamente de
acuerdo con diversos contextos historicos y geograficos (Wujastyk & Smith 2008).

A diferencia del dogmatismo presentado por algunos practicantes occidentales del ayurveda
(Freidin & Ballesteros, 2015, 6), la longevidad de esta medicina invita a desplazar el foco analitico
desde la caracterizacidon de contenidos tradicionales supuestamente puros, a la comprensidn desde
un enfoque de pluralismo médico que se centra de las estrategias de continuidad desplegadas
en los procesos de reinvencion y adaptacion del corpus médico en la practica (Menéndez, 1994;

DOSSIER
105



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

Moreno, 2006; Martinez-Herndez, 2008). Asi, comprendemos que el ayurveda de hace 2000 afos
no es el mismo que el de hace 200 anos, ni el que se practica hoy. Durante siglos, el ayurveda ha
evolucionado en formas que han permitido simultaneamente la continuidad de sus principios
paradigmaticos y una capacidad de adaptacién de las formas en que dichos principios se llevan a
la practica terapéutica situada (Meulenberg, 1995). En diversos contextos sociopoliticos y momentos
histdricos, estas formas han incluido menor o mayor institucionalizacién, menor o mayor validacion
y reconocimiento social, menor o mayor uso de elementos espirituales y ritualistas en la practica
médica, entre otros (Meulenberg, 1995).

En India, los vaidyas contempordaneos fundamentan su agencia como especialistas justamente
en esta capacidad de adaptar los principios del ayurveda a los contextos y requerimientos de la
vida contemporanea (Halliburton 2011). Por ejemplo, para los encargados de los hospitales de la
Nair Service Society (NSS) en Kerala, donde realizamos etnografia en 2011, la continuidad con la
tradicion médica se fundamenta en el estudio de los tres Samhitas, o textos originales, junto con
el estudio de experiencias clinicas reunidas en un vasto portafolio de manuscritos con notas y
férmulas farmacéuticas desarrolladas por generaciones anteriores de vaidyas de su linaje Nair. Estos
manuscritos se consideran una base de conocimiento empirico, probado, que ademas refuerza
la continuidad de la forma en que este linaje practica la medicina. Adicionalmente, las reuniones
semanales con los octogenarios vaidyas que ofician de consultores expertos de los hospitales de
la NSS, complementa el estudio de textos con una forma oral y empirica de ensefianza médica a
través de la clinica compartida entre médicos con diversa trayectoria de experiencia clinica. Por
ultimo, estas estrategias de continuidad se complementan con estrategias de adaptacién a la vida
contemporanea que llevan los pacientes: en la clinica abundan las coocurrencias de ayurveda y
biomedicina, que va desde la interpretaciéon de exdmenes de laboratorio traidos por los pacientes
hasta la negociacién de las terapéuticas para adaptarlas a los regimenes de vida y/o laborales de los
consultantes. Esto es posible gracias a la habilidad que tienen los vaidyas de aplicar los principios
ayurvédicos considerando el contexto contempordneo que define la forma de vida de las personas
—sin duda un contexto diferente al contexto en que se practicd el ayurveda hace 200 o 2000 anos
atras- junto con los conocimientos del sistema biomédico que incluye el curriculo de formacion
universitaria en ayurveda (notas etnograficas).

Ademas, hay diversidad entre el ayurveda contemporaneo practicado en Indiay aquel que se practica
fuera de este territorio. En India, el ayurveda admite ciertas influencias de la medicina moderna
europea, en cuanto sistema de salud hegemodnico a nivel global (Baer, 1989); dicha permisividad
ha respondido mas a motivos politicos que a argumentos médicos; pero también, tal como vimos
mas arriba, es coherente con la apertura que ha tenido el ayurveda a otras medicinas a lo largo de
su historia. Por una parte, el ayurveda se encuentra reconocido en India en un ministerio de salud
paralelo al biomédico, cuya sigla AYUSH alude a los sistemas médicos que supervisa (ayurveda, yoga,
unani, siddha y homeopatia)®. Esta institucionalizacién, representada en facultades universitarias,
ministerio y hospitales ayurvédicos, ha fortalecido la secularizacién de la ensefanza y terapéutica
del ayurveda, prescindiendo de los elementos ritualisticos presentes de manera intermitente en
otros momentos y modos de practicar esta medicina. Los historiadores del ayurveda asocian este
proceso modernizador con la agenda politica impulsada por profesionales y politicos indios que

5 https://www.ayush.gov.in/

DOSSIER
106



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

fueron precursores de la independencia de la Corona britanica en 1947. De entre una gran variedad
de formas alternativas en que se presentaba en ayurveda en el subcontinente indio de los siglos XIX e
inicios del XX, los independentistas indios relevaron la versiéon secular del ayurveda y la transformaron
en uno de los pilares de identidad nacional, destacando su antiguedad y actualidad y, sobre todo,
su capacidad de pararse desde una identidad netamente india en igualdad de condiciones ante
la biomedicina europea, representante del colonialismo (Moreno 2006; Panikkar, 1992; Sujatha,
2009; Svoboda, 2008). Asi, para fortalecer esta paridad, los contenidos y formas de ensefianza se
estandarizaron siguiendo el modelo occidental moderno, generando los curriculos universitarios fijos
de siete anos que se ensefian hoy en universidades ayurvédicas en India. Incluso los contenidos
curriculares incluyen anatomia, fisiologia y fisiopatologia biomédicas, para desarrollar la competencia
de poder comentarlas desde el ayurveda (entrevistas y notas etnograficas). Wujastyk y Smith (2008)
llaman a esto ayurveda moderno: la practica médica circunscrita geograficamente al subcontinente
indio, que mantiene fidelidad con los tres textos fundamentales del ayurveda y al mismo tiempo tiene
elementos de profesionalizacion e institucionalizacidn que buscan modernizar el sistema médico.

Las tensiones y jerarquias que surgen de esta interfaz entre la tradicién expresada en los textos y
la actualizacidn de las practicas son intensamente discutidas por los expertos, y revisarlas exceden
los propodsitos de este articulo (Broom et al,, 2009; Nair, 2014; Naraindas, 2006, 2014; Langford,
2002; Halliburton, 2005; Chopra & Quack, 2011). Lo que interesa destacar es que el proceso de
modernizacion del ayurveda durante el siglo XX busco establecerlo como un sisterma médico nacional,
diferente y alternativo a la biomedicina occidental, totalmente consistente y adecuado para la vida
contemporanea en India (Bode, 2008; Langford, 2002; Leslie, 1976). Esto explicaria la fuerte asociaciéon
de ayurveda con “lo” indio, e incluso, desde alli, con “lo” hindu. Al salir del subcontinente indio, la
funcion de reforzamiento de la identidad nacional india que ejercid el ayurveda durante el siglo XX,
se transformd en una marca de exotismo y espiritualidad que contrasta con la alta tecnificacion
biomédica, siendo reforzada por vigorosos mercados de salud alternativa, tales como farmacéuticas
ayurvédicas globalizadas y circuitos de spas en India y el extranjero (Pordié y Gaudilliere, 2014) que
basan su publicidad en la asociacién del ayurveda con una pureza tradicional no-moderna y una
terapéutica menos invasiva que la biomedicina (Zimmermann, 1992).

Difusion global del ayurveda y su forma de arribar a Chile

La secularizacion y adecuacion del ayurveda a la vida moderna favorecidé su expansion mas alla
del subcontinente indio, lo que Wujastyk y Smith (2008) denominan el ayurveda global. Al arribar
a territorios distintos a India, el ayurveda fue inevitablemente reinterpretado y adaptado a las
circunstancias de cada nuevo lugar, tanto por motivos culturales, como geograficos y de politica
sanitaria (Reddy, 2002; Chopra, 2005). Asi se van gestando versiones diversas del ayurveda, en
vinculaciones diversas con lo que va desarrollandose en India.

Dentro de las primeras corrientes de difusién del ayurveda fuera de India se encuentra el Maharishi
Ayur-Veda (MAV), fundado por Maharishi Mahesh Yogi en 1985. Si bien ya desde la década de 1970
el ayurveda habia comenzado a ser difundido entre profesores de yoga y naturdpatas europeos
(Jeannotat, 2008), los primeros centros de salud ayurvédica fueron fundados por el MAV entre las
décadas de 1980 y 1990, tanto en Suiza como en Estados Unidos (Humes, 2008). Esta vertiente del

DOSSIER
107



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

ayurveda global es significativa, por ejemplo, para el caso de la historia del ayurveda en Chile, pues
dentro de los primeros profesionales que incorporaron esta medicina se encuentra una pediatra de
la ciudad de Santiago que conocié el ayurveda durante la década de 1980 a través de centros de
MAV en Europa (notas etnograficas).? A pesar de constituir un importante impulso globalizador, la
corriente MAV recibe fuertes criticas desde |la antropologia médica porque tiende a autodefinirse
como un sistema cerrado y absoluto de medicina que representa fielmente una tradicién milenaria
de India, y rechaza a la medicina moderna (Wujastyk y Smith, 2008). Esto es contradictorio con la
plasticidad que caracteriza al sistema médico ayurveda (Moreno, 2006) y que es referida por vaidyas
contempordneos como fundamental para posibilitar la practica del ayurveda fuera de las fronteras
indias (Junge, 2012). En el caso de la pediatra chilena formada en MAV en Europa, ella logrd integrar
el ayurveda con su practica clinica justamente porque desarrollé una forma flexible de aplicar los
principios y farmacopea ayurvédicos, adaptadndolos a las posibilidades y necesidades de |a realidad
local.

La difusidn masiva de la medicina ayurveda en el Cono Sur de América es mas reciente (Freidin y
Ballesteros, 2015). Desde la segunda década del siglo XXl han proliferado una serie de institutos creados
por diversos tipos de terapeutas, entre los cuales destacan aquellos formados en universidades indias
certificadas para preparar a extranjeros en la medicina ayurveda (notas etnogréficas). En general,
los ejemplos de Argentina y Chile coinciden en una presentacidn del ayurveda como una medicina
alternativa a la biomedicina, es decir, sus terapias se asumen consistentes con un sistema tedrico
y practico que les es propio y les permite actuar con autonomia relativa del sistema biomédico y
no soélo en complementariedad (Nogales-Gaete, 2004). Freidin y Ballesteros (2012, 2015) distinguen
tres ambitos principales en que se segmenta la oferta de terapias ayurvédicas, de acuerdo con la
forma en que los actores locales van perfilando su posicionamiento en el sistema de salud de cada
pais. En primer lugar, el ayurveda se asocia a practicas de autoconocimiento y autocuidado para el
bienestar, fundamentalmente siguiendo al médico norteamericano Deepak Chopra y su método
de salud mente/cuerpo. Por otra parte, el ayurveda se presenta como terapias no invasivas tales
como masajes relajantes y rejuvenecedores, asociados por lo general a centros de yoga o spas.
Finalmente, el aspecto médico del ayurveda se presenta mayoritariamente asociado a la pragmatica
de la alimentacién, capaz de promover la salud a través de un régimen alimenticio adecuado a la
configuracidon psicosomatica de cada persona.

Si bien esta Ultima presentacién pareciera vincularse mas con el corpus tedérico del ayurveda, el
problema radica en la traduccidn de la dieta ayurvédica a regimenes alimenticios especificos para
cada constitucion psicosomatica o dosha. Para comprender por qué las dietas estandarizadas
para cada dosha no son una expresion adecuada del sistemna médico del ayurveda, es necesario
profundizar en los principios basicos de esta medicina.

Principios basicos del ayurveda y su expresiéon en la dieta

Existe una brecha entre la teoria médica del ayurveda y las practicas dietéticas reinventadas a partir
de la didspora global de esta medicina, que se alimenta de una estandarizacion y simplificacion que
elimina aspectos fundamentales del ayurveda, como son la auto observacién, los cambios de estilo

£ Se mantiene el anonimato de las fuentes de la investigacion original por consideraciones éticas.
DOSSIER

108



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

de vida y la adaptacidn de los deseos a las circunstancias de vida.

En primer lugar, para comprender la aproximacion del ayurveda a la dieta como terapia, es necesario
retomar la definicién de Ayur-veda como una disciplina que observa y aborda la vida en un sentido
amplio, incluyendo la vida humana, animal, vegetal y geoldgica. La mirada ecoldégica del ayurveda
sobre la salud, la enfermedad y el bienestar busca mantener la salud a través de un complejo sistema
de intervenciones en la relacidn entre los ambientes interno y externo de la persona (Chopra, 2003;
Kumar, 2013). Entonces, al igual que en la tradicién humoral hipocratica (Porter, 2004), la dietética no
se restringe a la regulaciéon de la ingesta de alimentos, sino que se refiere a las regulaciones del estilo
de vida, incluyendo ejercicio, alimentaciéon, pensamientos, actividades diarias, entre otras practicas
qgue implican la “ingesta” de estimulos y condiciones ambientales en el curso de vida subjetivo de
cada persona. La regulacion de todas estas relaciones busca mantener el equilibrio y la funcionalidad
en las relaciones del individuo con su/un entorno. Vamos a revisar los fundamentos de esta relaciéon
dietética.

Si bien el ayurveda no es una practica vinculada al hinduismmo como religidn, los principios basicos
gue sustenta su aproximacion al fendmeno de la vida se encuentran en la filosofia vedanta, que
es comun a la filosofia hindd (Moreno, 2006). Esta parte explicando el origen del universo como
producto de un movimiento que estimula el estado in-manifiesto y absoluto, como una piedra que
cae en un lago calmo. Este desequilibrio en movimiento que es el universo provoca la emergencia de
la vida como resultado de procesos de diferenciacidn en multiples formas de experiencia (Svoboda,
1995a). La vida es dinamica, entonces, porque es manifestacion del desequilibrio. Asi, en palabras de
Zimmermann (1988), el ayurveda concibe el universo como una “gran cocina”, donde una suerte de
alquimia de elementos y sabores va digiriendo y transformando los distintos dominios de la realidad
en un metabolismo ecolégico cuyo propdsito es mantener cierta consistencia en el desequilibrio
primordial que es intrinseco a la manifestacion del universo.

Conocer esta “fisiologia césmica” (Zimmermann, 1988) seria entonces la base del ayurveda como
ciencia/sabiduria y de su practica como medicina, donde la mantencién de la salud consiste en
comprender el macro metabolismo de la vida y aplicar ese conocimiento para intervenir las relaciones
dindmicas de afectacién que provocan los estados de equilibrio/salud o desequilibrio/enfermedad
en el nivel micro, que es una persona. La alimentacién es, en consecuencia, uno de los procesos
fundamentalesen ladinamica que relaciona la “fisiologia” del macrocosmos con la fisiologia individual.
Del mismo modo lo son la disciplina fisica, mental y afectiva, o la observacién de ciclos, por ejemplo.

Excede los propdsitos de este articulo profundizar en la compleja y extensa matriz conceptual del
vedanta; mas bien nos centraremos en los principios que aporta a la comprensidn de la dietética
ayurvédica. La mayoria de los autores y entrevistados coinciden en partir desde la doctrina de los
cinco elementos: éter, aire, fuego, tierra y agua; que dan origen a todo el universo fenomenoldégico,
incluida la corporalidad humana (Kumar, 2013). La constitucién psicosomatica individual, conocida
como dosha, surge de la combinacidon de los cinco elementos. Los doshas basicos son tres: vata,
pitta y kapha. Vata surge de la combinacién de éter y aire, pitta de la combinacién de fuego y agua,
y kapha de la combinacién de agua y tierra; cada dosha contiene los atributos de los elementos
gue se constituyen. Cada ser humano nace con una combinacidon de elementos que hara que

DOSSIER
109



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

prepondere cierto o ciertos doshas, y que le predispone hacia ciertas preferencias y habilidades, y
también hacia ciertas vulnerabilidades y tendencias al desequilibrio (Chopra, 2003). La sabiduria del
ayurveda estaria entonces en comprender e intervenir los doshas para mantener o recuperar la salud,
o bien aportar a aliviar aquellas condiciones que no se puede cambiar. La forma en que el equilibrio
dindmico de los doshas a nivel individual integra lo ambiental, lo fisico, mental y emocional/espiritual
en los procesos de salud y enfermedad esta claramente explicado por Moreno (2006), por lo cual
aqui nos centraremos en analizar cémo los equilibrios son gestionados a través de la dieta. Haciendo
una sintesis de varios autores (Svoboda, 1995a, 1995b; Gopinath, 2001, Kumar, 2013; Langford, 2002;
Manohar, 2005), podemos establecer que la relacién entre los cinco elementos y la expresion de los
doshas es la siguiente:

T
S?nbtgs./!s de caracteristicas relacionales bdsicas de los tres doshas
Doshas Elementos Atributos principales |Expresiones en el Expresiones en el
constituyentes cuerpo fisicoy sus |cuerpo relacional y sus
dolencias dolencias
Vata Aire + Eter Movimiento Delgados Entusiasmo
Espacio Agiles Asombro
Impulso Dolores lAnsiedad
Quebraduras Nerviosismo
Seguedad
Pitta Fuego Energia Musculatur gllniciativa
Digestion fisiolégica y|desarrollada y[Exploraciéon
cognitiva proporcionada. [Transformacion

lAccion transformadora[Trastornos digestivos |Rabia
inflamatorios,

febriles
Kapha Tierra + Agua Densidad GCrandes Memoria
Cohesion Lentos Consistencia
Contencion Firmes Asimilacion
Edemas Depresion

Olbstrucciones

Fuente: elaboracién propia.

Para la terapéutica, la constitucién personal orienta cémo ha de relacionarse el sujeto con los
elementos que constituyen los fendmenos de su entorno, de tal forma de mantener o recuperar el
equilibrio, que es la salud. Por ejemplo, una inflamacion febril, que expresa un exceso de fuego, que
es caliente, se tratara con estimulos que sean frios y contenedores, y que puedan, asi, comprimir y
enfriar el fuego excedido. En el plano fisico, una de estas formas de relacionamiento es a través de
la alimentacion, orientada a partir de los sabores que surgen de las combinaciones de cualidades
de los cinco elementos (Wujastyk, 2000). Entonces, los sabores no se comprenden desde su
composicidn quimica o cualquier otro componente substancial, sino como principios relacionales o
cualidades (Zimmermann, 1988). Veamos: los cinco elementos se caracterizan a través de diez pares
de cualidades que incluyen frio/caliente; pesado/liviano; estable/mévil; hUmedo/seco; entre otras
(Chopra, 2003; Kumar, 2013). Las veinte cualidades vinculan los cinco elementos con cinco sabores:

DOSSIER
110



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

dulce, salado, acido, amargo y astringente, los que se distribuyen y combinan diferencialmente en
todo lo viviente (Zimmermann, 1988). Por ejemplo, en la dietética ayurvédica se dice que las comidas
dulces estdn compuestas fundamentalmente de agua y tierra, y por lo tanto tienen las cualidades de
ser frias, pesadas, estables y hUmedas. El tejido adiposo del cuerpo humano esta compuesto de los
mismos elementos agua y tierra, lo que explica que el consumo excesivo de alimentos dulces hace
aumentar el tejido adiposo; también explica que las personas con predominancia del dosha kapha
(agua y tierra) tengan mayor riesgo de hacer desequilibrios relacionados con el consumo excesivo de
comidas dulces y el aumento de este tejido, incluyendo la tendencia hacia la pesadez o dificultad de
movimiento, tanto corporal como mental (Chopra, 2003).

Las veinte cualidades caracterizan también espacios y tiempos determinados; asi, el efecto de un
determinado alimento dependera también de las condiciones ecolégicas en que se produjo, es
decir el clima en que se cultivé o crié el ser vivo del cual nos alimentamos habra afectado cémo
asimild el agua y tierra que le hicieron dulce, para seguir con el ejemplo anterior; del mismo modo,
las condiciones climaticas, hora del dia y otras circunstancias en las cuales se consume el alimento,
determinaran la capacidad de integrar en el microcosmos individual el agua y tierra que este alimento
me aporta (Rao, 2018). Tal especificidad va a determinar el sabor post-digestivo de los alimentos, que
apunta a efectos mas especificos; asi, por ejemplo, la cualidad dulce que se atribuye a toda carne
animal se diferenciara entre aguella proveniente de animales criados en climas secos, que sera mas
astringente y liviana, y la carne de animales criados en climas humedos, que serda mas pesada y
untuosa (Zimmermann, 1988). Por Ultimo, si bien los alimentos dulces tienden a desestabilizar Kapha,
consumirlos en verano no tendra el mismo efecto que consumirlos en invierno; igualmente abusar de
lo dulce en un clima humedo y calido sera distinto que hacerlo en un clima seco y frio; habra también
diferencias entre personas de distintas edades o sexo, porque los doshas se manifiestan distinto en
cada caso, etcétera. En consecuencia, en el ayurveda la alimentacion tiene la doble condicién de ser
una forma extremadamente basica y universal de relacionarse con el entorno, y a la vez constituir
un complejo sistema terapéutico a través de la manipulacién consciente no sélo del qué se come
sino también del cudndo y el cdmo, en términos personales y ambientales (Kumar, 2013). Esta
multiplicidad de factores involucrados hace que, a pesar de conocerse las pautas de relacion entre
los diversos elementos que intervienen en la dieta, una dieta alimenticia “anti-kapha” no pueda tener
efectos terapéuticos estandarizables para todas las personas cuya constitucion tiene predominio de
kapha. Por ultimo, habra que ponderar la presencia de los otros doshas en esta persona del ejemplo
Y sus circunstancias, para considerar efectos secundarios una dieta estdndar “anti-kapha”.

Discusion: desafios para la comprension e incorporacion del ayurveda en los sistemas de

salud

Como senala tanto la literatura como los resultados de la etnografia referida en este articulo, lo
gue guia el diseno del régimen alimentario terapéutico en el ayurveda es la lectura de todos los
factores relacionales que van a determinar no sélo las cualidades sutiles y situadas de cada alimento,
preparacién y formma de consumo, sino también las posibilidades de cada persona para llevar a
cabo un determinado régimen considerando su constitucion psicosomatica, su curso de vida y
sus circunstancias de vida. Por ello no se considera terapéutico forzar a una persona a llevar una
determinada dieta como Unica alternativa saludable, si ello genera dificultades importantes dadas

DOSSIER
111



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

sus condiciones econémicas, de trabajo o de vida. No obstante, tampoco corresponde al ayurveda
personalizar las dietas al extremo de adaptarlas a las |6gicas de consumo flexible y discrecional de los
mercados de salud alternativa (Humes, 2008; Pordié y Gaudilliére, 2014). El riesgo que han detectado
varios autores radica en el individualismo propio de del fructifero consumismo de los mercados de
salud. Para abordar esta controversia sirve retomar la distincion entre dieta como estilo de vida y
como régimen alimenticio, y revisar algunos ejemplos del Cono Sur.

En el caso de Chile, el ayurveda no se encuentra oficialmente reconocido por el Ministerio de Salud,
por lo que no cuenta con el estatuto de profesidn auxiliar de la salud que si poseen otras medicinas
alternativas, como, por ejemplo, la naturopatia, la acupuntura y la homeopatia (Ministerio de Salud,
2024). Tampoco cuenta con la regulacion de la autoridad sanitaria que implica dicho reconocimiento,
por lo tanto, no se puede ingresar al pais la farmacopea ayurvédica mas alld de aquello que califica
comoalinoosuplementoalimenticio. No obstante, el crecimiento de centrosyactividadesreconocidos
como ayurvédicos es exponencial, principalmente en la Regidén Metropolitana. Entonces, ;coémo se
explica la expansion del ayurveda en Chile? La rapida expansion del ayurveda podria explicarse al
igual que en otras latitudes, como consecuencia del cardcter no invasivo con que se promocionan
sus terapias fragmentadas, lo que fortalece su divulgacion como medicina segura y personalizada
(Freidin & Ballesteros, 2015; Reddy, 2002; Zysk, 2001). Asi mismo, al no poder desplegarse mas que tan
sélo parcialmente, como dieta o consejeria alimenticia, el ayurveda no amenaza ni a la hegemonia
biomédica ni a las |6gicas mercantiles que se reproducen en el sistema de salud, pues no “compite”
en el mercado simbdlico ni farmacoldgico de la salud “propiamente tal”.

¢Terapia de estilo de vida, que no amenaza el estilo de vida?

Sibien en el ayurveda en enfoque terapéutico es hacia el equilibrio del estilo de vida, la forma concreta
en que se reproduce en Occidente dista de promover cambios sustanciales en las formas de vivir
gue son propias de la modernidad contemporanea. En Occidente se reproduce una tendencia a
traducir las terapias ayurvédicas a las expectativas de intervenciones basadas en la idealizacién de
un hinduismo espiritual, sutil y pacifico; serian, en consecuencia, terapias capaces de contrarrestar el
caracter invasivoy violento que se asocia a la biomedicina moderna (Freidin y Ballesteros, 2012; Reddy,
2002). Estos adjetivos, que se suponen asociados a la filosofia de vida oriental, han sido ampliamente
difundidos por el movimiento New Age, y resaltados en formas masivas de reproduccién del
ayurveda en los mercados de salud alternativa en Occidente (Zysk, 2001). Asi, en su version occidental
las dietas y alimentos “depurativos”, “rejuvenecedores” o “energizantes”, satisfacen expectativas de
moderacidn y sutileza que tienen poca relacién con las fuertes restricciones, ayunos o purgas de las
terapias ayurvédicas no-occidentalizadas ni mercantilizadas (Zimmermann, 1992).

Por ejemplo, la terapia depurativa tradicional del ayurveda, conocida como panchakarma, requiere
de varios dias de hospitalizacidn bajo un estricto régimen de actividades diarias y alimentacion, junto
con intensas intervenciones terapéuticas intercaladas con reposo y suspensiéon de las actividades
cotidianas, incluyendo diversas opciones de limpiezas y purgas, después de las cuales los pacientes
deben ser cuidados antes de ser dados de alta (notas de campo). No obstante, en la mayoria de
los centros ayurvédicos occidentales, incluidos los latinoamericanos, el panchakarma se ofrece en
formato de masajes que estimula la relajacién muscular, la hidratacién con aceites y la liberacién

DOSSIER
112



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

progresiva de toxinas en pos del rejuvenecimiento; son realizados mayoritariamente de forma
ambulatoria en centros terapéuticos tipo spa y acompanados, eventualmente, de indicaciones
nutricionales (apuntes etnograficos). Lxs pacientes no necesitan hacer una pausa en su vida para
someterse a esta terapia, sino mas bien se trata de una opcidén de intervencidén puntual.

cTerapias al servicio de sociedades de mercado?

La reinterpretaciéon mercantil del caracter personalizado de la medicina ayurveda es ampliamente
comentada por Freidin y Ballesteros en relacién con el escenario argentino, destacandose cémo la
modalidad de spas nacionales o internacionales fortalecen el ayurveda como “consumo terapéutico
exético” (2012, p. 156). Estos autores destacan también cémo la intermitencia o parcialidad con que
se siguen las terapias es coherente con una légica de consumo auto-gestionado vy flexible, donde
priman los criterios y deseos de cada individuo/consumidor por sobre los del terapeuta. Entonces, si
bien en Occidente las dietas ayurvédicas suelen considerarse parte de procesos de acompafamiento
del proceso de cursar la vida, por ejemplo, en la vejez (Rao, 2018), nos encontramos con la légica
de consumo/evitacion de determinados alimentos, sin ahondar en indicaciones de reorganizacion
integral del estilo de vida (Freidin & Ballesteros, 2015). Como concluye Pordie (2015), transformadas
en terapias de spa, las intervenciones ayurvédicas son inofensivas para el sistema biomédico, y muy
rentables para los mercados de salud alternativa moderada.

No se puede soslayar que la reduccion de la medicina ayurveda a terapias enfocadas en regimenes
alimentarios parciales responde también a las restricciones estructurales que existen en los paises
occidentales para la practica plena de este sistema médico. Las barreras sanitarias y legales para
disponer de las hierbas asiaticas y otras materias primas que se utilizan para elaborar las formulas
ayurvédicas se basan, en su gran mayoria, en la imposibilidad de traducir y validar la farmacopea
ayurvédica a los pardmetros biomédicos occidentales (Freidin & Ballesteros, 2015; Wujastik & Smith,
2008). Asi, s6lo algunas hierbas en forma de polvo logran ingresar a los paises en calidad de alifo para
comida (notas etnograficas). Por su parte, las empresas farmacéuticas ayurvédicas, como la gigante
india Himalaya, invierten grandes sumas de dinero en investigaciones de laboratorio que demuestren
la eficacia de sus productos; ademas de ofrecer féormulas tradicionales en formatos industriales como
los comprimidos, estas industrias estimulan la invenciéon de nuevas férmulas para necesidades de
la vida de los consumidores modernos en los mercados globales (Pordié, 2015; Pordié & Gaudilliere,
2014). En el caso de Chile, las industrias farmacéuticas no biomédica utilizan los nombres de fantasia
de sus férmulas para aprovechar los resquicios de la normativa sanitaria e ingresar a los mercados
nacionales con la figura de “suplementos alimenticios”.

cTerapias estratificadas en el mercado de la salud?

Si bien, el ayurveda ya esta presente en los sistemas de salud de la mayoria de los paises occidentales,
se ubica mayoritariamente en los mercados de salud alternativa. La falta de reconocimiento oficial
termina por reforzar la estratificacion de los sistemas de salud, pues sélo los consumidores con
mayores recursos econdmicos pueden acceder a terapias alternativas, que no estan disponibles en
el saturado sistema biomédico publico (Freidin & Ballesteros, 2012). Lo mismo pasa con el acceso a

DOSSIER
113



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

alimentos y/o aliflos exdticos indicados en dietas ayurvédicas que publicitan supuestos purismos
hinduistas: s6lo acceden a ellos los clientes con mayor poder adquisitivo.

No obstante, es al mirar mas alla de la que estd en la red oficial biomédica y los mercados de salud,
gue emergen experiencias donde se incorporan practicas de salud no-biomédicas en los estilos de
vida de las personas (Gelerstein Moreyra, 2022; Junge, 2021). En relacién con el ayurveda, existen
experiencias emergentes y poco documentadas de intercambio entre vaidyas y agentes de salud
comunitaria que buscan la asimilacidon de principios de terapéutica, estilo de vida y dieta ayurvédica
en iniciativas de salud colectiva basadas en los saberes populares de Latinoamérica’. Asimismo,
existen iniciativas silenciosas en algunos paises del Cono Sur donde vaidyas indios y latinoamericanos
trabajan en conjunto para interpretar las propiedades terapéuticas de la farmacopea popular e
indigena latinoamericana desde los principios del ayurveda (Elaa 2021 y notas etnograficas). Estos
intercambios en el Sur global abren camino para trazar nuevas formas de ayurveda global, a partir
de intercambios de conocimientos sobre la vida, local y globalizada. Esta escala comunitaria se
encuentra fuera del filtrado que realizan los mercados farmacéuticos globales y locales, y ajenas de
la publicidad de los mercados del exotismo.

Conclusiones

El ayurveda es un sistema médico basado en un complejo modelo sobre la vida, la salud, la
enfermedad y sus correspondientes practicas terapéuticas, que ha derivado de, a lo menos, 2000
aflos de experiencia médica documentada en la Peninsula indica. A pesar de las discontinuidades
histéricas y geograficas que ha transitado a lo largo de los siglos, se han conservado ideas y una
aproximacion fundamental que permiten hablar del ayurveda como un sistema médico. Desde las
Ultimas décadas del siglo XX se ha expandido mas alld de las fronteras del subcontinente indio, lo
cual ha fomentado nuevas adaptaciones, e incluso reinterpretaciones, de acuerdo con los contextos
y expectativas locales. Entre ellas se encuentra la representacion del ayurveda como una medicina
suave, exotica y asimilable a los estilos de vida de las sociedades de mercado. Asimismo, en el siglo
XXl se identifican iniciativas de aplicacién de los principios del ayurveda para interpretar y utilizar
las plantas y hierbas medicinales locales. Los procesos de adaptacion a las realidades locales se ven
tensionados por las normativas sanitarias y farmacoldgicas de cada pais, los sistemas de salud locales
y los mercados farmacolégicos locales y globales.

Los ejemplos revisados para paises latinoamericanos confirman lo seflalado por la literatura
internacional. Lascondicionanteslocales que tienden a restringir al sistema médico ayurveda incluyen:
1) restricciones estructurales, geograficas y legales que impiden el uso de los insumos necesarios
para la farmacopea propia de esta medicina; 2) restricciones especificas del sistema de salud que
limitan por un lado el derecho a practicar con estatuto de medicina/médico y por otro la posibilidad
de reconocer y regular compuestos ayurvédicas como medicamento; 3) las representaciones
occidentales que identifican lo indio con ideales de exotismo, espiritualidad y no violencia; y 4) el
desarrollo de los mercados de wellness que buscan ofrecer alternativas a la biomedicina moderna
pero igualmente efectivas y parciales; es decir, formas de bienestar que no atenten contra los
fundamentos del estilo de vida occidental.

4 Estas fueron difundidas en las mesas de trabajo y conferencias del 5to Encuentro Latinoamericano de ayurveda (Elaa) realizado en 2021.
DOSSIER

114



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

En el modelo médico del ayurveda, la interpretacién de los equilibrios y desbalances a nivel individual
se aborda desde la interaccidon con las condiciones del entorno en que se desenvuelve la persona.
El ayurveda es una ciencia enfocada a comprender dichas relaciones, y aplicarlas en beneficio
de la salud y longevidad humana. Al traducir el ayurveda de acuerdo con las restricciones antes
mencionadas, el complejo modelo de aproximacion a la vida se va reduciendo y reinterpretando.
Por ende, el hecho que las terapias ayurvédicas se ofrezcan reducidas en intensidad o magnitud
responde mayoritariamente a una combinacidén de restricciones globales y locales, mas que a
factores intrinsecos a la flexibilidad del ayurveda.

Laaproximaciénterapéuticaatravésdeladietaalimenticia esefectivamente unadelasintervenciones
fundamentales de la terapéutica ayurveda, basada en las interacciones de los sabores primarios y los
sabores post-digestivos con las cualidades de un determinado proceso maérbido. No obstante, en el
ayurveda las indicaciones de régimen alimenticio se integran dentro de terapéuticas mas complejas
de relaciones entre el micro y macrocosmos, que abordan el estilo de vida/trabajo, el estado de salud
general, la regidn y clima donde habita cada persona, asi como las condiciones en que se ingieren
los alimentos, y las condiciones de crianza y produccién de los mismos. En consecuencia, cuando
la dietética es simplificada y estandarizada en regimenes enfocados en el consumo y restriccion de
ciertos alimentos para ciertas constituciones psicosomaticas (doshas), se corre el riesgo de omitir
criterios fundamentales de la terapéutica ayurvédica.

Por ultimo, desde una perspectiva de salud publica, el crecimiento exponencial de la ofertay demanda
de terapias vinculadas al ayurveda hace necesario tener mayor claridad respecto de los alcances
de esta medicina, tanto para su integracidon como para su regulacion. A pesar de no encontrarse
oficialmente reconocidos por la autoridad sanitaria, los vinculos Sur-Sur del ayurveda se despliegan
en diversas escalas. Estas incluyen los mercados farmacéuticos/de suplementos alimenticios, los
programas de formacion y terapia ayurvédica con formacidon internacional, e iniciativas comunitarias
de colaboraciéon para la salud colectiva. Si las personas estan recurriendo a terapias diversas es
porque de alguna forma les hacen sentido. No obstante, las formas en que el ayurveda hace sentido
en Latinoamérica son muy diversas y aun escasamente estudiadas. En esta diversidad de formas,
por ejemplo, la comprension de la dieta como parte del curso y estilo de vida tiene el potencial de
fomentar el autocuidado, la prevencidén y manejo de dolencias, de formas mas complejas que el
consumo de capsulas de bienestar en mercados de wellness.

Referencias

Baer, H. (1989). The American dominative medical system as a reflection of social relations in the
larger society. Social Sciences and Medicine, 28(11), T103-1112.

Basham, A. L. (1976). The practice of medicine in ancient and medieval India. En C. Leslie (ed.), Asian
medical systems: A comparative study (pp. 18 - 43). University of California Press.

Bode, M. (2008). Indian medicine, authenticity and identity: The construction of an Indian modernity.
En Taking traditional knowledge to the market. The modern image of the Ayurvedic and Unani
industry, 1980-2000 (pp. 173-196). Orient Longman.

Broom, A.; Doron, A.; Tovey, P. (2009). The inequalities of medical pluralism: Hierarchies of health, the
politics of tradition and the economies of care in Indian oncology. Social Science & Medicine,
69, 698-706.

DOSSIER
115



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

Chopra, A. S. (2003). Ayurveda. En H. Selin, (ed). Medicine across cultures. History and practice of
medicine in nor-Western culture (pp. 75-84). Kluwer Academic Publishers.

Chopra, A. S. (2005). Global ayurveda. An Ayurvedic clinic in Germany. Curare, 28(1), 39-42.

Chopra, A. S. & Quack, J. (2011). Asymmetrical translations of biomedicine in India: The cases of
contemporary ayurveda and psychiatry. Vienesse Ethnomedicine Newsletter, 13(2-3), 13-24.

Elaa - 5° Encuentro Latinoamericano de Ayurveda (2021). https://www.even3.com.br/elaa_2021-
171908/

Frank, R. & Stollberg, G. (2004). Conceptualizing hybridization: On the diffusion of Asian medical
knowledge to Germany. International Sociology, 19(1), 71-88.

Freidin, B. & Ballesteros, M. S. (2012). La difusion transnacional de medicinas alternativas: la presencia
del ayurveda en la prensa argentina. Papeles de Trabajo, 6(10), 128-159.

Freidin, B. & Ballesteros, M. S. (2015). Choosing ayurveda as a healthcare practice in Argentina. Current
Sociology, 63(5), 669-684. https://doi.org/10.1177/0011392115590077

Gelerstein Moreyra, J. (2022). “Resolver el malestar de raiz": practicas y representaciones terapéuticas
de usuarias de plantas medicinales. Cuadernos Médico Sociales 2021, 61(3), 101-112. https://doi.
org/10.56116/cms.v61.n3.51.2021.90

Gopinath, B. G. (2001). Foundational ideas of ayurveda. En B. V. Subbarayappa (ed.) Medicine and life
science in India (pp. 59-107). Munshiram Manoharlal Publ.

Halliburton, M. (2005). “Just some spirits”: The erosion of spirit possession and the rise of “tension”.
South India, Medical Anthropology: Cross-Cultural Studies in Health and lliness, (24)2, 111-144.
http://dx.doi.org/10.1080/01459740590933849

Halliburton, M. (2011). Resistance or inaction? Protecting Ayurvedic medical knowledge and problems
of agency. American Anthropologist, 38(1), 86-101.

Humes, C. A. (2008). Maharishi Ayur-Veda. Perfect health through enlightened Marketing in America.
En D. Wujastyk, & F. M. Smith (eds.) Modern and global ayurveda. Pluralism and paradigms
(pp. 309-331). State University of New York.

Jeannotat, F. (2008). Maharishi Ayur-Veda. A Controversial model of global ayurveda. En D. Wujastyk,
& F. M. Smith (eds.) Modern and global ayurveda. Pluralism and paradigms (pp. 285-307).
State University of New York.

Junge, P. (2012). Medicina ayurveda en India contemporanea: Conservando la identidad en un mundo
transcultural. Scripta Ethnologica, 34, 69-88.

Junge, P. (2021). “Flower Power”. La terapia de flores de Bach como practica politica en salud. Revista
Chilena de Antropologia, 43,167-186. https://doi.org/10.5354/0719-1472.2021.64438.

Kleinman, A. (1978). Concepts and a model for the comparison of medical systems as cultural systems.
Social Science and Medicine, 12, 85-93.

Kumar, S. (2014). The concept of diet in ayurveda and its Implications for the modern world. En S.
Rastogi (ed.) Ayurvedic science of food and nutrition. Springer. https://doi.org/10.1007/978-1-
4614-9628-1_3

Langford, J. (2002). Fluent bodies. Ayurvedic remedies for postcolonial imbalance. Duke University
Press.

Leslie, C. (ed.) (1976). Asian medical systems: A comparative study. University of California Press.
Leslie, C. (1980). Medical pluralism in the world perspective. Social Science and Medicine 148, 191-195.

Leslie, C. (1992). Interpretations of illness: Syncretism in modern ayurveda. En C. Leslie & A. Young
DOSSIER

116



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

(eds.), Paths to Asian medical knowledge (pp.177-208). University of California Press.

Martinez-Hernaez, A. (2008). Antropologia médica: Teorias de la cultura, el poder y la enfermedad.
Anthropos.

Manohar, R. (2005). Ayurveda as knowledge system. En K. Kapoor & A. K. Singh (eds.), Indian knowledge
systems Vol. 1 (pp. 156-171). Shimla and D.K. Printworld.

Menéndez, A. (1994). La enfermedad y la curacién. ;Qué es la medicina tradicional? Alteridades, 4(7),
71-83.

Meulenberg, G. (1995). The many faces of ayurveda. Journal of the European Ayurvedic Society, 4,1-10.

Moreno Leguizamén, C. (2006). Salud-enfermedad y cuerpo-mente en la medicina ayurvédica de la
India y en la biomedicina contemporanea. Antipodas, 3, 91-121.

Nair, H. K. (2014). A healing practice in Kerala. En H. Naraindas, J. Quack & W. Sax (eds.), Asymmetrical
conversations: Contestations, circumventions, and the blurring of therapeutic boundaries (pp.
200-236). Berghahn Books.

Naraindas, H. (2006). Of spineless babies and folic acid: Evidence and efficacy in biomedicine and
Ayurvedic medicine. Social Science and Medicine, 62, 2658-2669.

Naraindas, H. (2014). My vaidya and my gynecologist: Agency, authority, and risk in quest of a
child. En H. Naraindas, J. Quack & W. Sax (eds.), Asymmetrical conversations: Contestations,
circumventions, and the blurring of therapeutic boundaries (pp. 118-161). Berghahn Books

Nogales-Gaete, J. (2004). Medicina alternativay complementaria. Revista Chilena de Neuropsiquiatria,
42(4), 243-250.

Panikkar, K. N. (1992). Indigenous medicine and cultural hegemony: A study of the revitalization
movement in Kerala. Studies in History, 8(2), 283-308.

Pordié, L. (2015). Hangover free! The social and material trajectories of PartySmart. Anthropology and
Medicine, 22(1), 34-48.

Pordié, L. & Gaudilliere, J. P. (2014). Introduction: Industrial ayurveda. Drug discovery, reformulation
and the market. Asian Medicine, 9, 1-11.

Porter, R. (2004). Brief history of medicine. Taurus.

Rao, R. (2018). Ayurveda and the science of aging. Journal of Ayurveda and Integrative Medicine, 9,
225-232.

Reddy, S. (2002). Asian medicine in America: The Ayurvedic case. The ANNALS of the American
Academy of Political and Social Science, 583, 97-121.

Scribano, A. & de Sena, A. (2009). Las segundas partes si pueden ser mejores: Algunas reflexiones
sobre el uso de datos secundarios en la investigaciéon cualitativa. Sociologias, 11(22), 100-118.

Sujatha, L. A. (2009). Medicine, state and society. Economic & Political Weekly. Vol. XLIV(16), 35- 43.

Svoboda, R. (1995a). Theory and practice of Ayurvedic medicine. En J. van Alphen & A. Aris (eds.),
Oriental medicine: An illustrated guide to the Asian arts of healing (pp 67-97). Serindia
Publications

Svoboda, R. (1995b). Ayurveda: Medicina milenaria de la India. Ediciones Urano.

Svoboda R. (2008). The Ayurvedic diaspora: A personal account. En D. Wujastyk & F. M. Smith (eds).
Modern and global ayurveda: Pluralism and paradigms (pp. 117-128). State University of New
York Press.

Varier, NV. K. (2005). History of ayurveda. Arya Vaidya Sala.
DOSSIER

117



Vol.31 - Ao 2025

Mas que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda
e-ISSN: 2631-2506

Wujastyk, D. (2000). The combination of tastes and humours in classical Indian medicine and
mathematics. Journal of Indian Philosophy, 28, 479-495.

Wujastyk, D. & F. M. Smith (2008). Introduction. En D. Wujastyk & F. M. Smith (eds). Modern and global
ayurveda: Pluralism and aaradigms (pp. 1-28). State University of New York Press.

Zimmermann, F. (1978). From classic texts to learned practices: Methodological remarks on the study
of Indian medicine. Social Sciences and Medicine, 12. pp. 97- 103.

Zimmermann, F. (1988). The jungle and the aroma of meat. An ecological theme in Hindu medicine.
University of California Press.

Zimmermann, F. (1992). Gentle purge: The flower power of Ayurveda. En C. Leslie & A. Young (eds.),
Paths to Asian Medical Knowledge (pp. 209-223). University of California Press.

Zysk, K. G. (2001). New Age ayurveda or what happens to Indian medicine when it comes to America.
Traditional South Asian Medicine, 6(6), 10- 26.0liveira, M., & Traba, A. (2019). Amarte: pensar el
amor en el siglo XXI. Libros de la Catarata.

DOSSIER
118



