
Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina 
ayurveda

More than a Diet: History and Principles of Ayurveda Medicine

Resumen

Este manuscrito busca aportar a la comprensión crítica del sistema médico ayurveda a través de 
una síntesis comprensiva de literatura sobre la evolución histórica del ayurveda, complementada 
con ejemplos etnográficos. El objetivo principal es proporcionar una revisión de literatura que aporte 
a la reflexión sobre medicinas no convencionales en el Sur global.  Esto se considera relevante en 
un contexto postcolonial donde existen relaciones Sur-Sur entre India y varios países del continente 
americano, que buscan desarrollar el ayurveda en América Latina en diálogo con medicinas 
tradicionales de esta región. Metodología: se realizó un análisis secundario de las fuentes bibliográficas 
utilizadas por la autora en una investigación etnográfica sobre las prácticas contemporáneas de la 
medicina ayurveda en India. Resultados: desde mediados del siglo XX, el ayurveda se expande desde 
la península índica hacia Occidente; primero pasando por el norte global y, más recientemente, en 
procesos de intercambio entre Asia del Sur y América Latina. En la región, la presencia del ayurveda 
en redes de salud alternativa y complementaria ha ido creciendo durante el siglo XXI. Si bien los 
discursos enfocados en una dieta saludables aparecen con gran frecuencia y popularidad dentro de 
las terapias seculares asociadas al ayurveda, estos no integran la complejidad del sistema médico. 
Originalidad: si bien en el ayurveda la alimentación es un eje central para un régimen de vida saludable, 
la divulgación de esta medicina como una dieta alimenticia responden más a la economía política 
del sistema de salud local que al modelo médico ayurvédico. Esto da cuenta de las controversias 
que emergen al trasladar modelos médicos a sistemas de salud diversos, e invita a explorar formas 
diferentes de intercambios en el Sur global.

Palabras clave: Ayurveda, antropología médica, dieta, medicinas complementarias y alternativas; 
Sur global.

Abstract

This manuscript aims to contribute to a critical understanding of the Ayurvedic medical system 
through a comprehensive synthesis of literature on the historical evolution of Ayurveda, and references 
to ethnographic data. The main objective is to offer a literature review that contributes to reflect on 
non-conventional forms of medicine in the global South. This is considered particularly relevant in a 
postcolonial context marked by South–South relations between India and several countries in the 

Patricia Helena Junge Cerda1

¹Universidad de Chile - CHILE

DOI: https://doi.org/10.26807/raci.V31.2025.376 | Páginas: 101-118

Fecha de envío: 29-09-2025 | Fecha de aceptación: 26-10-2025 | Fecha de publicación: 31-12-2025

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://www.cuadernosdeantropologia-puce.edu.ec/index.php/antropologia/article/view/376
https://orcid.org/0000-0001-5751-7500
mailto:patricia.junge%40uchile.cl?subject=


Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

102
DOSSIER

Americas, which are seeking to develop Ayurveda in Latin America in dialogue with local traditional 
medical systems. Methodology: A secondary analysis was conducted on the bibliographic sources 
used by the author in an ethnographic study on contemporary Ayurvedic practices in India. Findings: 
Since the mid-20th century, Ayurveda has expanded from South Asia to the West; firstly, through 
the Global North, and more recently through exchange processes between South Asia and Latin 
America. In this region, the presence of Ayurveda within networks of alternative and complementary 
health practices has been steadily growing throughout the 21st century. While discourses centered 
on healthy diets have become frequent and popular within secular therapies associated with 
Ayurveda, they fail to capture the full complexity of the medical system. Originality: Although 
nutrition constitutes a central axis in Ayurveda’s framework for a healthy lifestyle, the dissemination 
of Ayurveda as merely a dietary regimen reflects the political economy of local health systems more 
than the Ayurvedic medical model itself. This highlights the controversies that arise when medical 
systems are transposed into diverse healthcare contexts and calls for the exploration of alternative 
modes of exchange within the global South.

Keywords: Ayurveda, medical anthropology, diet, complementary and alternative medicines, global 
South. 

Introducción

Durante la última década el sistema médico de origen indio conocido como ayurveda se ha abierto 
un espacio en el campo de la salud complementaria y alternativa en América Latina, siguiendo 
tendencias globales. Se le asocia fundamentalmente al ámbito del bienestar y la salud, destacando sus 
raíces en la filosofía hindú, debido a su origen en la península Índica1. Esta expansión responde a una 
tendencia global, fomentada por miradas críticas de la biomedicina, que combina la apertura hacia 
el pluralismo médico con la proliferación en occidente de medicinas y terapias no convencionales de 
diversos orígenes (Frank & Stollberg, 2004; Smith & Wujastik, 2008). Dicha expansión es independiente 

de la falta de reconocimiento oficial del ayurveda por parte de los organismos públicos encargados 
de la gobernanza de la salud, e igualmente independiente de la fragmentación conceptual y práctica 
con que el sistema médico llega a los diversos territorios. 

Por ejemplo, Freidin y Ballesteros (2012) dan cuenta de la fragmentación con que el ayurveda se 
presenta en el medio argentino, a través de una gran variedad de alternativas de formación, 
tratamientos y generación de contenidos que tematizan los aspectos médicos del ayurveda 
fundamentalmente asociados a su capacidad de promover salud a través de un régimen alimenticio 
adecuado a la configuración psicosomática de cada persona. Los autores señalan que este foco en 
la alimentación saludable es un tema controversial sobre la expansión del ayurveda en Occidente, 
puesto que, si bien la alimentación es considerada en el ayurveda como una parte central de un 
régimen de vida, la reducción del sistema médico a sistemas de dietas que buscan tipologías de 
amplio alcance para poder ser difundidas masivamente, corre el riesgo de generar comprensiones, 
expectativas y prácticas que desvirtúan el ayurveda y su potencial de real aporte a la salud de las 

1 Cabe aquí recalcar la diferencia ente indio e hindú. India es un territorio (y un Estado moderno desde 1947) mientras que el hinduismo es una 
religión. Igualar lo indio con el hinduismo es parte de la mirada Occidental simplificadora del pluralismo religioso del país India, que incluye 
junto con el hinduismo, el budismo, el cristianismo y el islam, entre muchas otras. En este ensayo, cuando se afirma que el ayurveda es un 
sistema médico de origen indio se alude a la zona geográfica desde donde ha evolucionado por más de dos mil años, y cuando se señalan los 
componentes hindúes, se refiere a las influencias -reales o supuestas- del hinduismo sobre el modelo médico del ayurveda.



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

103
DOSSIER

personas. El diseño de dietas saludables en el sistema médico del ayurveda responde a un complejo 
análisis e intervención de las condiciones de vida de una persona, las que pueden variar no sólo 
de acuerdo con la constitución y momento del ciclo vital, sino también dependiendo de factores 
del entorno geográfico, trabajo, eventos biográficos y otros, que requieren ajustar los procesos de 
nutrición de forma personalizada.

Ayurveda es una palabra de origen sánscrito que se compone de dos raíces: ayus, que refiere a vida, 
y veda, que se traduce como ciencia o sabiduría, en cuanto refiere a un corpus de conocimiento que 
surge de un proceso dinámico entre la observación sistemática de la experiencia, la elaboración de 
sistemas conceptuales que expliquen dichas experiencias, y la evaluación de los modelos explicativos 
a partir de su consistencia con los resultados la acción, es decir, con nuevas experiencias empíricas 
(Gopinath, 2001; Langford, 2002; Leslie, 1992; Manohar, 2005; Moreno 2006; Zimmermann, 1978).  
Así, en Occidente el ayurveda es traducido como una “ciencia de la vida”, cuyo objetivo específico 
es observar y construir conocimiento sistemático con el propósito de comprender y preservar la 
vida humana (Manohar, 2005). La medicina y sus terapias serían una consecuencia activa de dicho 
propósito, enfocada a “proteger la salud del sano y calmar la dolencia del enfermo” (Charaka Samhita, 
citado por Chopra, 2003). Considerando que ayus se refiere a toda forma de vida, tanto humana como 
animal, vegetal e incluso geológica, esta ciencia de la vida observa cómo los mismos componentes 
estructurales y funcionales se manifiestan con ciertos patrones regulares en una interminable 
variedad de formas de vida (Moreno, 2006; Zimmermann, 1988). Es a partir de este principio de 
continuidad estructural y funcional que el sistema médico del ayurveda vincula a humanos y sus 
entornos a través de la dieta. La alimentación constituye, junto a la respiración y la percepción, las 
relaciones fundamentales entre el microcosmos subjetivo y el macrocosmos. Como explica Svoboda 
(1995a), si bien en Occidente en general se encuentran variadas prácticas específicas que declaran 
tomar como base la medicina ayurveda, ellas tienden a reducir el corpus de ideas y prácticas de 
este sistema médico a parámetros occidentales que limitan las posibilidades de conocer y aplicar la 
medicina a cabalidad. Este reduccionismo responde a varios factores que incluyen las restricciones 
político-sanitarias de los sistemas de salud locales, las expectativas del público local respecto de las 
terapias no-biomédicas, y los mercados globales y locales de salud. Así, el régimen de vida que en 
el ayurveda corresponde a la globalidad del estilo de vida de la persona, tiende a reducirse a pautas 
alimenticias que se gestionan sin conexión sustancial con el estilo de vida de cada sujeto. 

El objetivo de este manuscrito es exponer antecedentes históricos sobre el sistema médico ayurveda 
y su expansión global durante los siglos XX y XXI, con el propósito de contribuir a una reflexión crítica 
sobre la fragmentación del sistema médico y su reducción a regímenes alimentarios estandarizadas. 
Para ello el argumento se desarrolla partiendo por una contextualización del desarrollo del ayurveda 
en India, para seguir con una descripción de la expansión global de este sistema médico durante la 
segunda mitad del siglo XX, y terminar con la distinción de algunos principios fundamentales para 
comprender la aproximación a la dieta y una discusión de los desafíos que impone el despliegue de 
este sistema médico en las sociedades occidentales.

Metodología

Para desarrollar este argumento me baso en un análisis secundario (Scribano & de Sena, 2009) 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

104
DOSSIER

de la revisión exhaustiva de referencias bibliográficas en el marco de una investigación realizada 
en 2010-2012 sobre las prácticas contemporáneas de ayurveda en India.2 Complementariamente 
recurro a ejemplos del material de campo de esta investigación de 2010-2011, que consistió en una 
etnografía de cuatro meses en tres hospitales ayurvédicos administrado por la Nair Service Society 
(NSS) en el estado de Kerala, India. Se realizó observación directa y participante, entrevistas abiertas 
con terapeutas (8), pacientes (10) y acompañantes (10); y sucesivas entrevistas en profundidad con 
los cinco vaidyas3 encargados de estas clínicas. Asimismo, se referencia material de campo de la 
investigación etnográfica realizada entre 2012-20144, sobre el pluralismo médico en el sistema de 
salud chileno, para proporcionar ejemplos de la forma en que el ayurveda se instala en un país de 
Latinoamérica

Historia y desarrollo del ayurveda en el subcontinente indio

Tanto la literatura académica como los discursos masivos que promocionan el ayurveda coinciden 
en destacar que es un sistema médico heredero de una tradición milenaria en India. Desde una 
mirada de antropología médica, es posible reconocer el ayurveda como un sistema médico toda vez 
que conforma un corpus organizado de ideas, significados y normas, asociado a prácticas, relaciones 
sociales y marcos institucionalizados cuyo objetivo principal es abordar la salud y la enfermedad 
(Kleinman, 1978; Leslie, 1980; Menéndez, 1994). En este sentido, es un sistema médico completo 
en sí mismo, tal como la biomedicina y la medicina tradicional china, entre otras. Por otra parte, 
se reconoce que el ayurveda se entronca con una larga evolución de conocimientos y prácticas 
médicas acumuladas y reinventadas por sucesivas generaciones de habitantes de la península 
índica, por lo cual sería correcto asociarlo a la historia de esta región. No obstante, las implicancias 
de estas afirmaciones –el ser un sistema médico en sí mismo y el hacer parte de una larga historia 
de medicinas en India– deben ser analizadas en profundidad y con mirada crítica. Partiremos por la 
historia.

Efectivamente, la historia de la existencia de sistemas médicos en India puede retroceder hasta el 
complejo cultural Harappa que ocupó el valle del río Indo entre los años 3000 y 1500 AC (Sobada, 1995b). 
Tanto el registro arqueológico que muestra inscripciones de personas preparando y administrando 
remedios, como la deducción antropológica que indica que toda sociedad desarrolla sistemas 
médicos acorde a su complejidad, nos permiten asumir que hace más de 4000 años ya existían 
uno o varios sistemas médicos en el territorio que hoy es India. No obstante, dicha coincidencia 
geográfica no es evidencia suficiente para establecer una relación directa entre aquellas prácticas 
médicas milenarias y el ayurveda contemporáneo.

La antigüedad de lo que hoy conocemos como ayurveda puede estimarse con mayor claridad en 
unos 2000 años, a partir de tres textos que son hasta la fecha el corpus fundamental de este sistema 
médico (Basham, 1976; Varier, 2005). El más antiguo de estos textos es el compendio de medicina 
interna y terapéutica conocido como Charaka Samhita (“El libro de Charaka”), que se estima fue 
escrito entre los siglos I a. C. y I d. C. Compila ideas sobre la salud y el bienestar contenidas en los 
himnos y rituales védicos que fueron introducidos por los pueblos arios durante el segundo milenio 

2 Investigación conducente al grado de Master “Health and Society in South Asia”, por la Universidad de Heidelberg, Alemania. 
3 Vaidya es el término utilizado en la medicina ayurveda para los médicos certificados como expertos. 
4 Investigación conducente al grado de Doctor Phil. en Antropología, por la Universidad de Heidelberg, Alemania.



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

105
DOSSIER

a. C. (Moreno, 2006). El Charaka Samhita también da cuenta del contacto con la medicina humoral 
griega, que fue introducida en India inicialmente durante las conquistas de Alejandro Magno en 326 
a. C. (Svoboda, 1995b). Ejemplo de esto es la comprensión de la salud/enfermedad como expresión de 
humores en mayor o menor grado de equilibrio, tanto fisiológico/interno como ecológico/situacional. 
Lo fundamental del texto de Charaka es que marca un hito al diferenciar la práctica médica de la 
práctica religiosa, al establecer un modelo y una metodología para buscar bienestar y longevidad 
a través de la intervención directa sobre el régimen y las condiciones de vida de las personas; esto 
constituye una diferencia sustancial con las prácticas védica de invocación y rituales, que buscan 
intervenciones indirectas de tipo espiritual (Basham, 1976). Este giro secular da origen al lugar central 
de la alimentación en la salud, pues la dieta permite un vínculo pragmático entre el microcosmos 
individual y el macrocosmos ecológico, geográfico y cultural.

Luego, en algún momento entre los siglos I y III d. C. fue escrito el Sushruta Samhita, compendio 
enfocado en sistematizar conocimientos de anatomía y cirugía humana. Lo que hizo el autor del 
Sushruta fue explicar detalladamente la relación fisiológica entre los principios básicos del ayurveda 
y la anatomía humana. Esto amplió la práctica médica en cuanto intervención directa en el cuerpo y 
longevidad de las personas, siendo la cirugía su expresión más concreta (Chopra, 2003). Finalmente, 
en torno al año 600 d. C. el budista indio Vagbatha escribió un comentario de los dos Samhitas 
(textos) anteriores. Este compendio, conocido como Estanga Hridaya, es considerado una síntesis 
actualizada, escrita en un lenguaje mucho menos críptico que los dos anteriores (Leslie 1976; Svoboda 
1995b), que facilitó una difusión más amplia del conocimiento y práctica del ayurveda. Las entrevistas 
etnográficas a médicos ayurvédicos (llamados vaidjas) en India confirman que estos tres textos son 
la base de la formación de las actuales generaciones de practicantes del ayurveda en India, siendo su 
estudio en sánscrito original parte de los primeros años del currículo de formación universitaria que 
cursan las generaciones contemporáneas. 

Con respecto al ayurveda como sistema médico, si bien los textos clásicos nos dan una proyección 
de la antigüedad del corpus de ideas que lo sustentan, sería un error desprender de ello que esta 
medicina se ha practicado de manera pura, ininterrumpida e inalterada durante miles de años 
(Basham, 1976; Zimmermann, 1978). En diversos períodos el ayurveda ha sido enseñado y practicado 
de muy diversas formas, entre lo espiritual/ritual y la pragmática quirúrgica; expuesta y asimilando 
diversas influencias foráneas, tales como la griega, musulmana o tibetana; asimismo, se ha adaptado 
a ocupar distintas posiciones dentro de la diversidad de alternativas médicas que coexisten en India, 
desde medicina oficial en el imperio de Ashoka hasta una marginal medicina popular durante el 
imperio británico (Varier, 2005; Leslie, 1976). En consecuencia, la permanencia y expansión del ayurveda 
durante siglos se relaciona justamente con lo opuesto a una continuidad milenaria pura e inalterada, 
pues se fundamenta en una evolución dinámica, siendo practicada y reinventada reiteradamente de 
acuerdo con diversos contextos históricos y geográficos (Wujastyk & Smith 2008).

A diferencia del dogmatismo presentado por algunos practicantes occidentales del ayurveda 
(Freidin & Ballesteros, 2015, 6), la longevidad de esta medicina invita a desplazar el foco analítico 
desde la caracterización de contenidos tradicionales supuestamente puros, a la comprensión desde 
un enfoque de pluralismo médico que se centra de las estrategias de continuidad desplegadas 
en los procesos de reinvención y adaptación del corpus médico en la práctica (Menéndez, 1994; 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

106
DOSSIER

Moreno, 2006; Martínez-Hernáez, 2008). Así, comprendemos que el ayurveda de hace 2000 años 
no es el mismo que el de hace 200 años, ni el que se practica hoy. Durante siglos, el ayurveda ha 
evolucionado en formas que han permitido simultáneamente la continuidad de sus principios 
paradigmáticos y una capacidad de adaptación de las formas en que dichos principios se llevan a 
la práctica terapéutica situada (Meulenberg, 1995). En diversos contextos sociopolíticos y momentos 
históricos, estas formas han incluido menor o mayor institucionalización, menor o mayor validación 
y reconocimiento social, menor o mayor uso de elementos espirituales y ritualistas en la práctica 
médica, entre otros (Meulenberg, 1995).

En India, los vaidyas contemporáneos fundamentan su agencia como especialistas justamente 
en esta capacidad de adaptar los principios del ayurveda a los contextos y requerimientos de la 
vida contemporánea (Halliburton 2011). Por ejemplo, para los encargados de los hospitales de la 
Nair Service Society (NSS) en Kerala, donde realizamos etnografía en 2011, la continuidad con la 
tradición médica se fundamenta en el estudio de los tres Samhitas, o textos originales, junto con 
el estudio de experiencias clínicas reunidas en un vasto portafolio de manuscritos con notas y 
fórmulas farmacéuticas desarrolladas por generaciones anteriores de vaidyas de su linaje Nair. Estos 
manuscritos se consideran una base de conocimiento empírico, probado, que además refuerza 
la continuidad de la forma en que este linaje practica la medicina. Adicionalmente, las reuniones 
semanales con los octogenarios vaidyas que ofician de consultores expertos de los hospitales de 
la NSS, complementa el estudio de textos con una forma oral y empírica de enseñanza médica a 
través de la clínica compartida entre médicos con diversa trayectoria de experiencia clínica. Por 
último, estas estrategias de continuidad se complementan con estrategias de adaptación a la vida 
contemporánea que llevan los pacientes: en la clínica abundan las coocurrencias de ayurveda y 
biomedicina, que va desde la interpretación de exámenes de laboratorio traídos por los pacientes 
hasta la negociación de las terapéuticas para adaptarlas a los regímenes de vida y/o laborales de los 
consultantes. Esto es posible gracias a la habilidad que tienen los vaidyas de aplicar los principios 
ayurvédicos considerando el contexto contemporáneo que define la forma de vida de las personas 
–sin duda un contexto diferente al contexto en que se practicó el ayurveda hace 200 o 2000 años 
atrás– junto con los conocimientos del sistema biomédico que incluye el currículo de formación 
universitaria en ayurveda (notas etnográficas).

Además, hay diversidad entre el ayurveda contemporáneo practicado en India y aquel que se practica 
fuera de este territorio. En India, el ayurveda admite ciertas influencias de la medicina moderna 
europea, en cuanto sistema de salud hegemónico a nivel global (Baer, 1989); dicha permisividad 
ha respondido más a motivos políticos que a argumentos médicos; pero también, tal como vimos 
más arriba, es coherente con la apertura que ha tenido el ayurveda a otras medicinas a lo largo de 
su historia. Por una parte, el ayurveda se encuentra reconocido en India en un ministerio de salud 
paralelo al biomédico, cuya sigla AYUSH alude a los sistemas médicos que supervisa (ayurveda, yoga, 
unani, siddha y homeopatía)5. Esta institucionalización, representada en facultades universitarias, 
ministerio y hospitales ayurvédicos, ha fortalecido la secularización de la enseñanza y terapéutica 
del ayurveda, prescindiendo de los elementos ritualísticos presentes de manera intermitente en 
otros momentos y modos de practicar esta medicina. Los historiadores del ayurveda asocian este 
proceso modernizador con la agenda política impulsada por profesionales y políticos indios que 

5 https://www.ayush.gov.in/



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

107
DOSSIER

fueron precursores de la independencia de la Corona británica en 1947. De entre una gran variedad 
de formas alternativas en que se presentaba en ayurveda en el subcontinente indio de los siglos XIX e 
inicios del XX, los independentistas indios relevaron la versión secular del ayurveda y la transformaron 
en uno de los pilares de identidad nacional, destacando su antigüedad y actualidad y, sobre todo, 
su capacidad de pararse desde una identidad netamente india en igualdad de condiciones ante 
la biomedicina europea, representante del colonialismo (Moreno 2006; Panikkar, 1992; Sujatha, 
2009; Svoboda, 2008). Así, para fortalecer esta paridad, los contenidos y formas de enseñanza se 
estandarizaron siguiendo el modelo occidental moderno, generando los currículos universitarios fijos 
de siete años que se enseñan hoy en universidades ayurvédicas en India. Incluso los contenidos 
curriculares incluyen anatomía, fisiología y fisiopatología biomédicas, para desarrollar la competencia 
de poder comentarlas desde el ayurveda (entrevistas y notas etnográficas). Wujastyk y Smith (2008) 
llaman a esto ayurveda moderno: la práctica médica circunscrita geográficamente al subcontinente 
indio, que mantiene fidelidad con los tres textos fundamentales del ayurveda y al mismo tiempo tiene 
elementos de profesionalización e institucionalización que buscan modernizar el sistema médico.

Las tensiones y jerarquías que surgen de esta interfaz entre la tradición expresada en los textos y 
la actualización de las prácticas son intensamente discutidas por los expertos, y revisarlas exceden 
los propósitos de este artículo (Broom et al., 2009; Nair, 2014; Naraindas, 2006, 2014; Langford, 
2002; Halliburton, 2005; Chopra & Quack, 2011). Lo que interesa destacar es que el proceso de 
modernización del ayurveda durante el siglo XX buscó establecerlo como un sistema médico nacional, 
diferente y alternativo a la biomedicina occidental, totalmente consistente y adecuado para la vida 
contemporánea en India (Bode, 2008; Langford, 2002; Leslie, 1976). Esto explicaría la fuerte asociación 
de ayurveda con “lo” indio, e incluso, desde allí, con “lo” hindú. Al salir del subcontinente indio, la 
función de reforzamiento de la identidad nacional india que ejerció el ayurveda durante el siglo XX, 
se transformó en una marca de exotismo y espiritualidad que contrasta con la alta tecnificación 
biomédica, siendo reforzada por vigorosos mercados de salud alternativa, tales como farmacéuticas 
ayurvédicas globalizadas y circuitos de spas en India y el extranjero (Pordié y Gaudillière, 2014) que 
basan su publicidad en la asociación del ayurveda con una pureza tradicional no-moderna y una 
terapéutica menos invasiva que la biomedicina (Zimmermann, 1992). 

Difusión global del ayurveda y su forma de arribar a Chile

La secularización y adecuación del ayurveda a la vida moderna favoreció su expansión más allá 
del subcontinente indio, lo que Wujastyk y Smith (2008) denominan el ayurveda global. Al arribar 
a territorios distintos a India, el ayurveda fue inevitablemente reinterpretado y adaptado a las 
circunstancias de cada nuevo lugar, tanto por motivos culturales, como geográficos y de política 
sanitaria (Reddy, 2002; Chopra, 2005). Así se van gestando versiones diversas del ayurveda, en 
vinculaciones diversas con lo que va desarrollándose en India.

Dentro de las primeras corrientes de difusión del ayurveda fuera de India se encuentra el Maharishi 
Ayur-Veda (MAV), fundado por Maharishi Mahesh Yogi en 1985. Si bien ya desde la década de 1970 
el ayurveda había comenzado a ser difundido entre profesores de yoga y naturópatas europeos 
(Jeannotat, 2008), los primeros centros de salud ayurvédica fueron fundados por el MAV entre las 
décadas de 1980 y 1990, tanto en Suiza como en Estados Unidos (Humes, 2008). Esta vertiente del 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

108
DOSSIER

ayurveda global es significativa, por ejemplo, para el caso de la historia del ayurveda en Chile, pues 
dentro de los primeros profesionales que incorporaron esta medicina se encuentra una pediatra de 
la ciudad de Santiago que conoció el ayurveda durante la década de 1980 a través de centros de 
MAV en Europa (notas etnográficas).6 A pesar de constituir un importante impulso globalizador, la 
corriente MAV recibe fuertes críticas desde la antropología médica porque tiende a autodefinirse 
como un sistema cerrado y absoluto de medicina que representa fielmente una tradición milenaria 
de India, y rechaza a la medicina moderna (Wujastyk y Smith, 2008). Esto es contradictorio con la 
plasticidad que caracteriza al sistema médico ayurveda (Moreno, 2006) y que es referida por vaidyas 
contemporáneos como fundamental para posibilitar la práctica del ayurveda fuera de las fronteras 
indias (Junge, 2012). En el caso de la pediatra chilena formada en MAV en Europa, ella logró integrar 
el ayurveda con su práctica clínica justamente porque desarrolló una forma flexible de aplicar los 
principios y farmacopea ayurvédicos, adaptándolos a las posibilidades y necesidades de la realidad 
local.

La difusión masiva de la medicina ayurveda en el Cono Sur de América es más reciente (Freidin y 
Ballesteros, 2015). Desde la segunda década del siglo XXI han proliferado una serie de institutos creados 
por diversos tipos de terapeutas, entre los cuales destacan aquellos formados en universidades indias 
certificadas para preparar a extranjeros en la medicina ayurveda (notas etnográficas). En general, 
los ejemplos de Argentina y Chile coinciden en una presentación del ayurveda como una medicina 
alternativa a la biomedicina, es decir, sus terapias se asumen consistentes con un sistema teórico 
y práctico que les es propio y les permite actuar con autonomía relativa del sistema biomédico y 
no sólo en complementariedad (Nogales-Gaete, 2004). Freidin y Ballesteros (2012, 2015) distinguen 
tres ámbitos principales en que se segmenta la oferta de terapias ayurvédicas, de acuerdo con la 
forma en que los actores locales van perfilando su posicionamiento en el sistema de salud de cada 
país. En primer lugar, el ayurveda se asocia a prácticas de autoconocimiento y autocuidado para el 
bienestar, fundamentalmente siguiendo al médico norteamericano Deepak Chopra y su método 
de salud mente/cuerpo. Por otra parte, el ayurveda se presenta como terapias no invasivas tales 
como masajes relajantes y rejuvenecedores, asociados por lo general a centros de yoga o spas. 
Finalmente, el aspecto médico del ayurveda se presenta mayoritariamente asociado a la pragmática 
de la alimentación, capaz de promover la salud a través de un régimen alimenticio adecuado a la 
configuración psicosomática de cada persona.

Si bien esta última presentación pareciera vincularse más con el corpus teórico del ayurveda, el 
problema radica en la traducción de la dieta ayurvédica a regímenes alimenticios específicos para 
cada constitución psicosomática o dosha. Para comprender por qué las dietas estandarizadas 
para cada dosha no son una expresión adecuada del sistema médico del ayurveda, es necesario 
profundizar en los principios básicos de esta medicina. 

Principios básicos del ayurveda y su expresión en la dieta

Existe una brecha entre la teoría médica del ayurveda y las prácticas dietéticas reinventadas a partir 
de la diáspora global de esta medicina, que se alimenta de una estandarización y simplificación que 
elimina aspectos fundamentales del ayurveda, como son la auto observación, los cambios de estilo 

6 Se mantiene el anonimato de las fuentes de la investigación original por consideraciones éticas. 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

109
DOSSIER

de vida y la adaptación de los deseos a las circunstancias de vida.

En primer lugar, para comprender la aproximación del ayurveda a la dieta como terapia, es necesario 
retomar la definición de Ayur-veda como una disciplina que observa y aborda la vida en un sentido 
amplio, incluyendo la vida humana, animal, vegetal y geológica. La mirada ecológica del ayurveda 
sobre la salud, la enfermedad y el bienestar busca mantener la salud a través de un complejo sistema 
de intervenciones en la relación entre los ambientes interno y externo de la persona (Chopra, 2003; 
Kumar, 2013). Entonces, al igual que en la tradición humoral hipocrática (Porter, 2004), la dietética no 
se restringe a la regulación de la ingesta de alimentos, sino que se refiere a las regulaciones del estilo 
de vida, incluyendo ejercicio, alimentación, pensamientos, actividades diarias, entre otras prácticas 
que implican la “ingesta” de estímulos y condiciones ambientales en el curso de vida subjetivo de 
cada persona. La regulación de todas estas relaciones busca mantener el equilibrio y la funcionalidad 
en las relaciones del individuo con su/un entorno. Vamos a revisar los fundamentos de esta relación 
dietética.

Si bien el ayurveda no es una práctica vinculada al hinduismo como religión, los principios básicos 
que sustenta su aproximación al fenómeno de la vida se encuentran en la filosofía vedanta, que 
es común a la filosofía hindú (Moreno, 2006). Ésta parte explicando el origen del universo como 
producto de un movimiento que estimula el estado in-manifiesto y absoluto, como una piedra que 
cae en un lago calmo. Este desequilibrio en movimiento que es el universo provoca la emergencia de 
la vida como resultado de procesos de diferenciación en múltiples formas de experiencia (Svoboda, 
1995a). La vida es dinámica, entonces, porque es manifestación del desequilibrio. Así, en palabras de 
Zimmermann (1988), el ayurveda concibe el universo como una “gran cocina”, donde una suerte de 
alquimia de elementos y sabores va digiriendo y transformando los distintos dominios de la realidad 
en un metabolismo ecológico cuyo propósito es mantener cierta consistencia en el desequilibrio 
primordial que es intrínseco a la manifestación del universo. 

Conocer esta “fisiología cósmica” (Zimmermann, 1988) sería entonces la base del ayurveda como 
ciencia/sabiduría y de su práctica como medicina, donde la mantención de la salud consiste en 
comprender el macro metabolismo de la vida y aplicar ese conocimiento para intervenir las relaciones 
dinámicas de afectación que provocan los estados de equilibrio/salud o desequilibrio/enfermedad 
en el nivel micro, que es una persona. La alimentación es, en consecuencia, uno de los procesos 
fundamentales en la dinámica que relaciona la “fisiología” del macrocosmos con la fisiología individual. 
Del mismo modo lo son la disciplina física, mental y afectiva, o la observación de ciclos, por ejemplo.

Excede los propósitos de este artículo profundizar en la compleja y extensa matriz conceptual del 
vedanta; más bien nos centraremos en los principios que aporta a la comprensión de la dietética 
ayurvédica. La mayoría de los autores y entrevistados coinciden en partir desde la doctrina de los 
cinco elementos: éter, aire, fuego, tierra y agua; que dan origen a todo el universo fenomenológico, 
incluida la corporalidad humana (Kumar, 2013). La constitución psicosomática individual, conocida 
como dosha, surge de la combinación de los cinco elementos. Los doshas básicos son tres: vata, 
pitta y kapha. Vata surge de la combinación de éter y aire, pitta de la combinación de fuego y agua, 
y kapha de la combinación de agua y tierra; cada dosha contiene los atributos de los elementos 
que se constituyen. Cada ser humano nace con una combinación de elementos que hará que 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

110
DOSSIER

prepondere cierto o ciertos doshas, y que le predispone hacia ciertas preferencias y habilidades, y 
también hacia ciertas vulnerabilidades y tendencias al desequilibrio (Chopra, 2003). La sabiduría del 
ayurveda estaría entonces en comprender e intervenir los doshas para mantener o recuperar la salud, 
o bien aportar a aliviar aquellas condiciones que no se puede cambiar. La forma en que el equilibrio 
dinámico de los doshas a nivel individual integra lo ambiental, lo físico, mental y emocional/espiritual 
en los procesos de salud y enfermedad está claramente explicado por Moreno (2006), por lo cual 
aquí nos centraremos en analizar cómo los equilibrios son gestionados a través de la dieta. Haciendo 
una síntesis de varios autores (Svoboda, 1995a, 1995b; Gopinath, 2001; Kumar, 2013; Langford, 2002; 
Manohar, 2005), podemos establecer que la relación entre los cinco elementos y la expresión de los 
doshas es la siguiente: 

Tabla 1
Síntesis de características relacionales básicas de los tres doshas
Doshas Elementos 

constituyentes
Atributos principales Expresiones en el 

cuerpo físico y sus 
dolencias

Expresiones en el 
cuerpo relacional y sus 
dolencias

Vata Aire + Éter Movimiento 
Espacio
Impulso

Delgados
Ágiles
Dolores
Quebraduras
Sequedad

Entusiasmo
Asombro
Ansiedad
Nerviosismo

Pitta Fuego Energía
Digestión fisiológica y 
cognitiva 
Acción transformadora

M u s c u l a t u r a 
desarrollada y 
proporcionada.
Trastornos digestivos, 
i n f l a m a t o r i o s , 
febriles.

Iniciativa
Exploración
Transformación
Rabia

Kapha Tierra + Agua Densidad
Cohesión
Contención

Grandes
Lentos 
Firmes
Edemas 
Obstrucciones

Memoria
Consistencia
Asimilación 
Depresión 

Fuente: elaboración propia.

Para la terapéutica, la constitución personal orienta cómo ha de relacionarse el sujeto con los 
elementos que constituyen los fenómenos de su entorno, de tal forma de mantener o recuperar el 
equilibrio, que es la salud. Por ejemplo, una inflamación febril, que expresa un exceso de fuego, que 
es caliente, se tratará con estímulos que sean fríos y contenedores, y que puedan, así, comprimir y 
enfriar el fuego excedido. En el plano físico, una de estas formas de relacionamiento es a través de 
la alimentación, orientada a partir de los sabores que surgen de las combinaciones de cualidades 
de los cinco elementos (Wujastyk, 2000). Entonces, los sabores no se comprenden desde su 
composición química o cualquier otro componente substancial, sino como principios relacionales o 
cualidades (Zimmermann, 1988). Veamos: los cinco elementos se caracterizan a través de diez pares 
de cualidades que incluyen frío/caliente; pesado/liviano; estable/móvil; húmedo/seco; entre otras 
(Chopra, 2003; Kumar, 2013). Las veinte cualidades vinculan los cinco elementos con cinco sabores: 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

111
DOSSIER

dulce, salado, ácido, amargo y astringente, los que se distribuyen y combinan diferencialmente en 
todo lo viviente (Zimmermann, 1988). Por ejemplo, en la dietética ayurvédica se dice que las comidas 
dulces están compuestas fundamentalmente de agua y tierra, y por lo tanto tienen las cualidades de 
ser frías, pesadas, estables y húmedas. El tejido adiposo del cuerpo humano está compuesto de los 
mismos elementos agua y tierra, lo que explica que el consumo excesivo de alimentos dulces hace 
aumentar el tejido adiposo; también explica que las personas con predominancia del dosha kapha 
(agua y tierra) tengan mayor riesgo de hacer desequilibrios relacionados con el consumo excesivo de 
comidas dulces y el aumento de este tejido, incluyendo la tendencia hacia la pesadez o dificultad de 
movimiento, tanto corporal como mental (Chopra, 2003). 

Las veinte cualidades caracterizan también espacios y tiempos determinados; así, el efecto de un 
determinado alimento dependerá también de las condiciones ecológicas en que se produjo, es 
decir el clima en que se cultivó o crió el ser vivo del cual nos alimentamos habrá afectado cómo 
asimiló el agua y tierra que le hicieron dulce, para seguir con el ejemplo anterior; del mismo modo, 
las condiciones climáticas, hora del día y otras circunstancias en las cuales se consume el  alimento, 
determinarán la capacidad de integrar en el microcosmos individual el agua y tierra que este alimento 
me aporta (Rao, 2018). Tal especificidad va a determinar el sabor post-digestivo de los alimentos, que 
apunta a efectos más específicos; así, por ejemplo, la cualidad dulce que se atribuye a toda carne 
animal se diferenciará entre aquella proveniente de animales criados en climas secos, que será más 
astringente y liviana, y la carne de animales criados en climas húmedos, que será más pesada y 
untuosa (Zimmermann, 1988). Por último, si bien los alimentos dulces tienden a desestabilizar Kapha, 
consumirlos en verano no tendrá el mismo efecto que consumirlos en invierno; igualmente abusar de 
lo dulce en un clima húmedo y cálido será distinto que hacerlo en un clima seco y frío; habrá también 
diferencias entre personas de distintas edades o sexo, porque los doshas se manifiestan distinto en 
cada caso, etcétera. En consecuencia, en el ayurveda la alimentación tiene la doble condición de ser 
una forma extremadamente básica y universal de relacionarse con el entorno, y a la vez constituir 
un complejo sistema terapéutico a través de la manipulación consciente no sólo del qué se come 
sino también del cuándo y el cómo, en términos personales y ambientales (Kumar, 2013). Esta 
multiplicidad de factores involucrados hace que, a pesar de conocerse las pautas de relación entre 
los diversos elementos que intervienen en la dieta, una dieta alimenticia “anti-kapha” no pueda tener 
efectos terapéuticos estandarizables para todas las personas cuya constitución tiene predominio de 
kapha. Por último, habrá que ponderar la presencia de los otros doshas en esta persona del ejemplo 
y sus circunstancias, para considerar efectos secundarios una dieta estándar “anti-kapha”.

Discusión: desafíos para la comprensión e incorporación del ayurveda en los sistemas de 

salud

Como señala tanto la literatura como los resultados de la etnografía referida en este artículo, lo 
que guía el diseño del régimen alimentario terapéutico en el ayurveda es la lectura de todos los 
factores relacionales que van a determinar no sólo las cualidades sutiles y situadas de cada alimento, 
preparación y forma de consumo, sino también las posibilidades de cada persona para llevar a 
cabo un determinado régimen considerando su constitución psicosomática, su curso de vida y 
sus circunstancias de vida. Por ello no se considera terapéutico forzar a una persona a llevar una 
determinada dieta como única alternativa saludable, si ello genera dificultades importantes dadas 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

112
DOSSIER

sus condiciones económicas, de trabajo o de vida. No obstante, tampoco corresponde al ayurveda 
personalizar las dietas al extremo de adaptarlas a las lógicas de consumo flexible y discrecional de los 
mercados de salud alternativa (Humes, 2008; Pordié y Gaudillière, 2014). El riesgo que han detectado 
varios autores radica en el individualismo propio de del fructífero consumismo de los mercados de 
salud. Para abordar esta controversia sirve retomar la distinción entre dieta como estilo de vida y 
como régimen alimenticio, y revisar algunos ejemplos del Cono Sur.

En el caso de Chile, el ayurveda no se encuentra oficialmente reconocido por el Ministerio de Salud, 
por lo que no cuenta con el estatuto de profesión auxiliar de la salud que sí poseen otras medicinas 
alternativas, como, por ejemplo, la naturopatía, la acupuntura y la homeopatía (Ministerio de Salud, 
2024). Tampoco cuenta con la regulación de la autoridad sanitaria que implica dicho reconocimiento, 
por lo tanto, no se puede ingresar al país la farmacopea ayurvédica más allá de aquello que califica 
como aliño o suplemento alimenticio. No obstante, el crecimiento de centros y actividades reconocidos 
como ayurvédicos es exponencial, principalmente en la Región Metropolitana. Entonces, ¿cómo se 
explica la expansión del ayurveda en Chile? La rápida expansión del ayurveda podría explicarse al 
igual que en otras latitudes, como consecuencia del carácter no invasivo con que se promocionan 
sus terapias fragmentadas, lo que fortalece su divulgación como medicina segura y personalizada 
(Freidin & Ballesteros, 2015; Reddy, 2002; Zysk, 2001). Así mismo, al no poder desplegarse más que tan 
sólo parcialmente, como dieta o consejería alimenticia, el ayurveda no amenaza ni a la hegemonía 
biomédica ni a las lógicas mercantiles que se reproducen en el sistema de salud, pues no “compite” 
en el mercado simbólico ni farmacológico de la salud “propiamente tal”.

¿Terapia de estilo de vida, que no amenaza el estilo de vida?

Si bien en el ayurveda en enfoque terapéutico es hacia el equilibrio del estilo de vida, la forma concreta 
en que se reproduce en Occidente dista de promover cambios sustanciales en las formas de vivir 
que son propias de la modernidad contemporánea. En Occidente se reproduce una tendencia a 
traducir las terapias ayurvédicas a las expectativas de intervenciones basadas en la idealización de 
un hinduismo espiritual, sutil y pacífico; serían, en consecuencia, terapias capaces de contrarrestar el 
carácter invasivo y violento que se asocia a la biomedicina moderna (Freidin y Ballesteros, 2012; Reddy, 
2002). Estos adjetivos, que se suponen asociados a la filosofía de vida oriental, han sido ampliamente 
difundidos por el movimiento New Age, y resaltados en formas masivas de reproducción del 
ayurveda en los mercados de salud alternativa en Occidente (Zysk, 2001). Así, en su versión occidental 
las dietas y alimentos “depurativos”, “rejuvenecedores” o “energizantes”, satisfacen expectativas de 
moderación y sutileza que tienen poca relación con las fuertes restricciones, ayunos o purgas de las 
terapias ayurvédicas no-occidentalizadas ni mercantilizadas (Zimmermann, 1992). 

Por ejemplo, la terapia depurativa tradicional del ayurveda, conocida como panchakarma, requiere 
de varios días de hospitalización bajo un estricto régimen de actividades diarias y alimentación, junto 
con intensas intervenciones terapéuticas intercaladas con reposo y suspensión de las actividades 
cotidianas, incluyendo diversas opciones de limpiezas y purgas, después de las cuales los pacientes 
deben ser cuidados antes de ser dados de alta (notas de campo). No obstante, en la mayoría de 
los centros ayurvédicos occidentales, incluidos los latinoamericanos, el panchakarma se ofrece en 
formato de masajes que estimula la relajación muscular, la hidratación con aceites y la liberación 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

113
DOSSIER

progresiva de toxinas en pos del rejuvenecimiento; son realizados mayoritariamente de forma 
ambulatoria en centros terapéuticos tipo spa y acompañados, eventualmente, de indicaciones 
nutricionales (apuntes etnográficos). Lxs pacientes no necesitan hacer una pausa en su vida para 
someterse a esta terapia, sino más bien se trata de una opción de intervención puntual. 

¿Terapias al servicio de sociedades de mercado?

La reinterpretación mercantil del carácter personalizado de la medicina ayurveda es ampliamente 
comentada por Freidin y Ballesteros en relación con el escenario argentino, destacándose cómo la 
modalidad de spas nacionales o internacionales fortalecen el ayurveda como “consumo terapéutico 
exótico” (2012, p. 156). Estos autores destacan también cómo la intermitencia o parcialidad con que 
se siguen las terapias es coherente con una lógica de consumo auto-gestionado y flexible, donde 
priman los criterios y deseos de cada individuo/consumidor por sobre los del terapeuta. Entonces, si 
bien en Occidente las dietas ayurvédicas suelen considerarse parte de procesos de acompañamiento 
del proceso de cursar la vida, por ejemplo, en la vejez (Rao, 2018), nos encontramos con la lógica 
de consumo/evitación de determinados alimentos, sin ahondar en indicaciones de reorganización 
integral del estilo de vida (Freidin & Ballesteros, 2015). Como concluye Pordiè (2015), transformadas 
en terapias de spa, las intervenciones ayurvédicas son inofensivas para el sistema biomédico, y muy 
rentables para los mercados de salud alternativa moderada. 

No se puede soslayar que la reducción de la medicina ayurveda a terapias enfocadas en regímenes 
alimentarios parciales responde también a las restricciones estructurales que existen en los países 
occidentales para la práctica plena de este sistema médico. Las barreras sanitarias y legales para 
disponer de las hierbas asiáticas y otras materias primas que se utilizan para elaborar las fórmulas 
ayurvédicas se basan, en su gran mayoría, en la imposibilidad de traducir y validar la farmacopea 
ayurvédica a los parámetros biomédicos occidentales (Freidin & Ballesteros, 2015; Wujastik & Smith, 
2008). Así, sólo algunas hierbas en forma de polvo logran ingresar a los países en calidad de aliño para 
comida (notas etnográficas). Por su parte, las empresas farmacéuticas ayurvédicas, como la gigante 
india Himalaya, invierten grandes sumas de dinero en investigaciones de laboratorio que demuestren 
la eficacia de sus productos; además de ofrecer fórmulas tradicionales en formatos industriales como 
los comprimidos, estas industrias estimulan la invención de nuevas fórmulas para necesidades de 
la vida de los consumidores modernos en los mercados globales (Pordié, 2015; Pordié & Gaudillière, 
2014). En el caso de Chile, las industrias farmacéuticas no biomédica utilizan los nombres de fantasía 
de sus fórmulas para aprovechar los resquicios de la normativa sanitaria e ingresar a los mercados 
nacionales con la figura de “suplementos alimenticios”. 

¿Terapias estratificadas en el mercado de la salud?

Si bien, el ayurveda ya está presente en los sistemas de salud de la mayoría de los países occidentales, 
se ubica mayoritariamente en los mercados de salud alternativa. La falta de reconocimiento oficial 
termina por reforzar la estratificación de los sistemas de salud, pues sólo los consumidores con 
mayores recursos económicos pueden acceder a terapias alternativas, que no están disponibles en 
el saturado sistema biomédico público (Freidin & Ballesteros, 2012). Lo mismo pasa con el acceso a 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

114
DOSSIER

alimentos y/o aliños exóticos indicados en dietas ayurvédicas que publicitan supuestos purismos 
hinduistas: sólo acceden a ellos los clientes con mayor poder adquisitivo. 

No obstante, es al mirar más allá de la que está en la red oficial biomédica y los mercados de salud, 
que emergen experiencias donde se incorporan prácticas de salud no-biomédicas en los estilos de 
vida de las personas (Gelerstein Moreyra, 2022; Junge, 2021). En relación con el ayurveda, existen 
experiencias emergentes y poco documentadas de intercambio entre vaidyas y agentes de salud 
comunitaria que buscan la asimilación de principios de terapéutica, estilo de vida y dieta ayurvédica 
en iniciativas de salud colectiva basadas en los saberes populares de Latinoamérica7. Asimismo, 
existen iniciativas silenciosas en algunos países del Cono Sur donde vaidyas indios y latinoamericanos 
trabajan en conjunto para interpretar las propiedades terapéuticas de la farmacopea popular e 
indígena latinoamericana desde los principios del ayurveda (Elaa 2021 y notas etnográficas). Estos 
intercambios en el Sur global abren camino para trazar nuevas formas de ayurveda global, a partir 
de intercambios de conocimientos sobre la vida, local y globalizada. Esta escala comunitaria se 
encuentra fuera del filtrado que realizan los mercados farmacéuticos globales y locales, y ajenas de 
la publicidad de los mercados del exotismo. 

Conclusiones

El ayurveda es un sistema médico basado en un complejo modelo sobre la vida, la salud, la 
enfermedad y sus correspondientes prácticas terapéuticas, que ha derivado de, a lo menos, 2000 
años de experiencia médica documentada en la Península Índica. A pesar de las discontinuidades 
históricas y geográficas que ha transitado a lo largo de los siglos, se han conservado ideas y una 
aproximación fundamental que permiten hablar del ayurveda como un sistema médico. Desde las 
últimas décadas del siglo XX se ha expandido más allá de las fronteras del subcontinente indio, lo 
cual ha fomentado nuevas adaptaciones, e incluso reinterpretaciones, de acuerdo con los contextos 
y expectativas locales. Entre ellas se encuentra la representación del ayurveda como una medicina 
suave, exótica y asimilable a los estilos de vida de las sociedades de mercado. Asimismo, en el siglo 
XXI se identifican iniciativas de aplicación de los principios del ayurveda para interpretar y utilizar 
las plantas y hierbas medicinales locales. Los procesos de adaptación a las realidades locales se ven 
tensionados por las normativas sanitarias y farmacológicas de cada país, los sistemas de salud locales 
y los mercados farmacológicos locales y globales.

Los ejemplos revisados para países latinoamericanos confirman lo señalado por la literatura 
internacional. Las condicionantes locales que tienden a restringir al sistema médico ayurveda incluyen: 
1) restricciones estructurales, geográficas y legales que impiden el uso de los insumos necesarios 
para la farmacopea propia de esta medicina; 2) restricciones específicas del sistema de salud que 
limitan por un lado el derecho a practicar con estatuto de medicina/médico y por otro la posibilidad 
de reconocer y regular compuestos ayurvédicas como medicamento; 3) las representaciones 
occidentales que identifican lo indio con ideales de exotismo, espiritualidad y no violencia; y 4) el 
desarrollo de los mercados de wellness que buscan ofrecer alternativas a la biomedicina moderna 
pero igualmente efectivas y parciales; es decir, formas de bienestar que no atenten contra los 
fundamentos del estilo de vida occidental. 

7 Estas fueron difundidas en las mesas de trabajo y conferencias del 5to Encuentro Latinoamericano de ayurveda (Elaa) realizado en 2021. 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

115
DOSSIER

En el modelo médico del ayurveda, la interpretación de los equilibrios y desbalances a nivel individual 
se aborda desde la interacción con las condiciones del entorno en que se desenvuelve la persona. 
El ayurveda es una ciencia enfocada a comprender dichas relaciones, y aplicarlas en beneficio 
de la salud y longevidad humana.  Al traducir el ayurveda de acuerdo con las restricciones antes 
mencionadas, el complejo modelo de aproximación a la vida se va reduciendo y reinterpretando. 
Por ende, el hecho que las terapias ayurvédicas se ofrezcan reducidas en intensidad o magnitud 
responde mayoritariamente a una combinación de restricciones globales y locales, más que a 
factores intrínsecos a la flexibilidad del ayurveda.

La aproximación terapéutica a través de la dieta alimenticia es efectivamente una de las intervenciones 
fundamentales de la terapéutica ayurveda, basada en las interacciones de los sabores primarios y los 
sabores post-digestivos con las cualidades de un determinado proceso mórbido. No obstante, en el 
ayurveda las indicaciones de régimen alimenticio se integran dentro de terapéuticas más complejas 
de relaciones entre el micro y macrocosmos, que abordan el estilo de vida/trabajo, el estado de salud 
general, la región y clima donde habita cada persona, así como las condiciones en que se ingieren 
los alimentos, y las condiciones de crianza y producción de los mismos. En consecuencia, cuando 
la dietética es simplificada y estandarizada en regímenes enfocados en el consumo y restricción de 
ciertos alimentos para ciertas constituciones psicosomáticas (doshas), se corre el riesgo de omitir 
criterios fundamentales de la terapéutica ayurvédica.

Por último, desde una perspectiva de salud pública, el crecimiento exponencial de la oferta y demanda 
de terapias vinculadas al ayurveda hace necesario tener mayor claridad respecto de los alcances 
de esta medicina, tanto para su integración como para su regulación. A pesar de no encontrarse 
oficialmente reconocidos por la autoridad sanitaria, los vínculos Sur-Sur del ayurveda se despliegan 
en diversas escalas. Estas incluyen los mercados farmacéuticos/de suplementos alimenticios, los 
programas de formación y terapia ayurvédica con formación internacional, e iniciativas comunitarias 
de colaboración para la salud colectiva. Si las personas están recurriendo a terapias diversas es 
porque de alguna forma les hacen sentido. No obstante, las formas en que el ayurveda hace sentido 
en Latinoamérica son muy diversas y aún escasamente estudiadas. En esta diversidad de formas, 
por ejemplo, la comprensión de la dieta como parte del curso y estilo de vida tiene el potencial de 
fomentar el autocuidado, la prevención y manejo de dolencias, de formas más complejas que el 
consumo de cápsulas de bienestar en mercados de wellness.  

Referencias 

Baer, H. (1989). The American dominative medical system as a reflection of social relations in the 
larger society. Social Sciences and Medicine, 28(11), 1103-1112.

Basham, A. L. (1976). The practice of medicine in ancient and medieval India. En C. Leslie (ed.), Asian 
medical systems: A comparative study (pp. 18 - 43). University of California Press.

Bode, M. (2008). Indian medicine, authenticity and identity: The construction of an Indian modernity. 
En Taking traditional knowledge to the market. The modern image of the Ayurvedic and Unani 
industry, 1980-2000 (pp. 173-196). Orient Longman. 

Broom, A.; Doron, A.; Tovey, P. (2009). The inequalities of medical pluralism: Hierarchies of health, the 
politics of tradition and the economies of care in Indian oncology. Social Science & Medicine, 
69, 698-706.



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

116
DOSSIER

Chopra, A. S. (2003). Ayurveda. En H. Selin, (ed). Medicine across cultures. History and practice of 
medicine in nor-Western culture (pp. 75-84). Kluwer Academic Publishers.

Chopra, A. S. (2005). Global ayurveda. An Ayurvedic clinic in Germany. Curare, 28(1), 39-42.

Chopra, A. S. & Quack, J. (2011). Asymmetrical translations of biomedicine in India: The cases of 
contemporary ayurveda and psychiatry. Vienesse Ethnomedicine Newsletter, 13(2-3), 13-24.

Elaa - 5º Encuentro Latinoamericano de Ayurveda (2021). https://www.even3.com.br/elaa_2021-
171908/ 

Frank, R. & Stollberg, G. (2004). Conceptualizing hybridization: On the diffusion of Asian medical 
knowledge to Germany. International Sociology, 19(1), 71-88.

Freidin, B. & Ballesteros, M. S. (2012). La difusión transnacional de medicinas alternativas: la presencia 
del ayurveda en la prensa argentina. Papeles de Trabajo, 6(10), 128-159.

Freidin, B. & Ballesteros, M. S. (2015). Choosing ayurveda as a healthcare practice in Argentina. Current 
Sociology, 63(5), 669-684. https://doi.org/10.1177/0011392115590077

Gelerstein Moreyra, J. (2022). “Resolver el malestar de raíz”: prácticas y representaciones terapéuticas 
de usuarias de plantas medicinales. Cuadernos Médico Sociales 2021, 61(3), 101-112. https://doi.
org/10.56116/cms.v61.n3.s1.2021.90

Gopinath, B. G. (2001). Foundational ideas of ayurveda. En B. V. Subbarayappa (ed.) Medicine and life 
science in India (pp. 59-107). Munshiram Manoharlal Publ.

Halliburton, M. (2005).  “Just some spirits”: The erosion of spirit possession and the rise of “tension”. 
South India, Medical Anthropology: Cross-Cultural Studies in Health and Illness, (24)2, 111-144. 
http://dx.doi.org/10.1080/01459740590933849

Halliburton, M. (2011). Resistance or inaction? Protecting Ayurvedic medical knowledge and problems 
of agency. American Anthropologist, 38(1), 86-101.

Humes, C. A. (2008). Maharishi Ayur-Veda. Perfect health through enlightened Marketing in America. 
En D. Wujastyk, & F. M. Smith (eds.), Modern and global ayurveda. Pluralism and paradigms 
(pp. 309-331). State University of New York.

Jeannotat, F. (2008). Maharishi Ayur-Veda. A Controversial model of global ayurveda. En D. Wujastyk, 
& F. M. Smith (eds.), Modern and global ayurveda. Pluralism and paradigms (pp. 285-307). 
State University of New York.

Junge, P. (2012).  Medicina ayurveda en India contemporánea: Conservando la identidad en un mundo 
transcultural. Scripta Ethnologica, 34, 69-88.

Junge, P. (2021). “Flower Power”. La terapia de flores de Bach como práctica política en salud. Revista 
Chilena de Antropología, 43, 167-186. https://doi.org/10.5354/0719-1472.2021.64438.

Kleinman, A. (1978). Concepts and a model for the comparison of medical systems as cultural systems. 
Social Science and Medicine, 12, 85-93.

Kumar, S. (2014). The concept of diet in ayurveda and its Implications for the modern world. En S. 
Rastogi (ed.) Ayurvedic science of food and nutrition. Springer. https://doi.org/10.1007/978-1-
4614-9628-1_3

Langford, J. (2002). Fluent bodies. Ayurvedic remedies for postcolonial imbalance. Duke University 
Press. 

Leslie, C. (ed.) (1976). Asian medical systems: A comparative study. University of California Press. 

Leslie, C. (1980). Medical pluralism in the world perspective. Social Science and Medicine,148, 191-195.

Leslie, C. (1992). Interpretations of illness: Syncretism in modern ayurveda. En C. Leslie & A. Young 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

117
DOSSIER

(eds.), Paths to Asian medical knowledge (pp. 177-208). University of California Press.

Martínez-Hernáez, A. (2008). Antropología médica: Teorías de la cultura, el poder y la enfermedad. 
Anthropos.

Manohar, R. (2005). Ayurveda as knowledge system. En K. Kapoor & A. K. Singh (eds.), Indian knowledge 
systems Vol. 1 (pp. 156-171). Shimla and D.K. Printworld.

Menéndez, A. (1994). La enfermedad y la curación. ¿Qué es la medicina tradicional? Alteridades, 4(7), 
71-83. 

Meulenberg, G. (1995). The many faces of ayurveda. Journal of the European Ayurvedic Society, 4, 1-10.

Moreno Leguizamón, C. (2006). Salud-enfermedad y cuerpo-mente en la medicina ayurvédica de la 
India y en la biomedicina contemporánea. Antípodas, 3, 91-121. 

Nair, H. K. (2014). A healing practice in Kerala. En H. Naraindas, J. Quack & W. Sax (eds.), Asymmetrical 
conversations: Contestations, circumventions, and the blurring of therapeutic boundaries (pp. 
200-236). Berghahn Books. 

Naraindas, H. (2006). Of spineless babies and folic acid: Evidence and efficacy in biomedicine and 
Ayurvedic medicine. Social Science and Medicine, 62, 2658-2669. 

Naraindas, H. (2014). My vaidya and my gynecologist: Agency, authority, and risk in quest of a 
child. En H. Naraindas, J. Quack & W. Sax (eds.), Asymmetrical conversations: Contestations, 
circumventions, and the blurring of therapeutic boundaries (pp. 118-161). Berghahn Books

Nogales-Gaete, J. (2004). Medicina alternativa y complementaria. Revista Chilena de Neuropsiquiatría, 
42(4), 243-250.

Panikkar, K. N. (1992). Indigenous medicine and cultural hegemony: A study of the revitalization 
movement in Kerala. Studies in History, 8(2), 283-308. 

Pordié, L. (2015). Hangover free! The social and material trajectories of PartySmart. Anthropology and 
Medicine, 22(1), 34-48.

Pordié, L. & Gaudillière, J. P. (2014). Introduction: Industrial ayurveda. Drug discovery, reformulation 
and the market. Asian Medicine, 9, 1-11.

Porter, R. (2004). Brief history of medicine. Taurus.

Rao, R. (2018). Ayurveda and the science of aging. Journal of Ayurveda and Integrative Medicine, 9, 
225-232.

Reddy, S. (2002). Asian medicine in America: The Ayurvedic case. The ANNALS of the American 
Academy of Political and Social Science, 583, 97-121.

Scribano, A. & de Sena, A. (2009). Las segundas partes sí pueden ser mejores: Algunas reflexiones 
sobre el uso de datos secundarios en la investigación cualitativa. Sociologías, 11(22), 100-118.

Sujatha, L. A. (2009). Medicine, state and society. Economic & Political Weekly. Vol. XLIV(16), 35- 43.

Svoboda, R. (1995a). Theory and practice of Ayurvedic medicine. En J. van Alphen & A. Aris (eds.), 
Oriental medicine: An illustrated guide to the Asian arts of healing (pp 67-97). Serindia 
Publications

Svoboda, R. (1995b). Ayurveda: Medicina milenaria de la India. Ediciones Urano.

Svoboda R. (2008). The Ayurvedic diaspora: A personal account. En D. Wujastyk & F. M. Smith (eds). 
Modern and global ayurveda: Pluralism and paradigms (pp. 117-128). State University of New 
York Press.

Varier, N.V. K. (2005). History of ayurveda. Arya Vaidya Sala.



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Más que una dieta: historia y principios de la medicina ayurveda

118
DOSSIER

Wujastyk, D. (2000). The combination of tastes and humours in classical Indian medicine and 
mathematics. Journal of Indian Philosophy, 28, 479–495. 

Wujastyk, D. & F. M. Smith (2008). Introduction. En D. Wujastyk & F. M. Smith (eds). Modern and global 
ayurveda: Pluralism and aaradigms (pp. 1-28). State University of New York Press.

Zimmermann, F. (1978). From classic texts to learned practices: Methodological remarks on the study 
of Indian medicine. Social Sciences and Medicine, 12. pp. 97- 103.

Zimmermann, F. (1988). The jungle and the aroma of meat. An ecological theme in Hindu medicine. 
University of California Press.

Zimmermann, F. (1992). Gentle purge: The flower power of Ayurveda. En C. Leslie & A. Young (eds.), 
Paths to Asian Medical Knowledge (pp. 209-223). University of California Press.

Zysk, K. G. (2001). New Age ayurveda or what happens to Indian medicine when it comes to America. 
Traditional South Asian Medicine, 6(6), 10- 26.Oliveira, M., & Traba, A. (2019). Amarte: pensar el 
amor en el siglo XXI. Libros de la Catarata.


