
Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Entrevista: Las representaciones filosófica-sociales de la salud

Interview: The Philosophical-Social Representations of Health

Entrevistados

Nelson Reascos y José Sola, profesores de la Pontificia Universidad Católica del Ecuador

Introducción

Las entrevistas realizadas con Nelson Reascos y José Sola ofrecen dos miradas complementarias 
sobre la salud, la formación médica y el lugar de la antropología en la universidad. Desde trayectorias 
distintas —una vinculada a la filosofía y la reflexión crítica, y otra desde la práctica médica y la 
docencia— ambos entrevistados coinciden en cuestionar los límites del modelo biomédico y en abrir 
la discusión hacia dimensiones más amplias de la vida y la sociedad.

Por un lado, Nelson Reascos, desde su experiencia filosófica, enfatiza la tensión entre patogénesis y 
salutogénesis, cuestionando el modo en que la formación médica privilegia la enfermedad y relega 
las posibilidades de construcción de salud. Su reflexión resalta las contradicciones de la sociedad 
contemporánea, donde el consumo y el mercado imponen obstáculos a los estilos de vida saludables, 
volviendo la salud un bien desigual y muchas veces inaccesible. Para él, pensar en la salud implica 
repensar los modos de vida, la socialización y las prácticas cotidianas, más allá de la lógica de la 
prescripción y la medicalización.

Por otro lado, José Sola, desde su vivencia como médico y docente, revisa la incorporación de la 
antropología médica en la Facultad de Medicina, señalando tanto sus aportes como sus limitaciones. 
Critica la estandarización con la que se clasifica al paciente y la centralidad de la prescripción 
como sello de la práctica médica. Al mismo tiempo, reconoce el interés creciente en medicinas 
complementarias y en propuestas como One Health, que vinculan la salud humana con la de los 
animales, el ambiente y el espacio urbano. Sin embargo, advierte que estas visiones permanecen 
marginales en la formación médica, donde persiste un modelo marcado por la patologización, la 
medicalización y una cultura de sacrificio que acompaña la identidad del médico.

En conjunto, las voces de Reascos y Sola muestran que la salud no puede reducirse a la enfermedad 
ni a la receta médica, sino que requiere comprenderse como un entramado complejo en el que 
intervienen factores sociales, culturales, ambientales y de modos de vida. Estas perspectivas invitan 
a repensar la enseñanza médica y a ampliar los marcos conceptuales hacia una visión más crítica, 

Patricio Trujillo Montalvo1         

¹ Pontificia Universidad Católica del Ecuador - ECUADOR 

DOI: https://doi.org/10.26807/raci.V31.2025.378 | Páginas: 168-176

Fecha de envío: 11-12-2025 | Fecha de aceptación: 11-12-2025 | Fecha de publicación: 31-12-2025

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://www.cuadernosdeantropologia-puce.edu.ec/index.php/antropologia/article/view/378
https://orcid.org/0000-0003-2503-3047
mailto:pstrujillo%40puce.edu.ec?subject=


Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Entrevista: Las representaciones filosófica-sociales de la salud

169
ENTREVISTAS

integral e interdisciplinaria de la salud.

La conexión entre filosofía y salud

E: Solo quiero saber tu nombre y tu formación.

Yo soy Nelson Reascos. Estudié filosofía tanto en el grado como en el posgrado, pero la filosofía siempre 
te abre muchísimas opciones de conocimiento, de inquietudes, de compromisos y de incertidumbres. 
Eso me llevó a acercarme a otros ámbitos del saber, como la sociología, la antropología, la cultura 
y la salud. Además, siempre estuve de manera militante, cercano a los movimientos sociales, y 
de manera particular al movimiento indígena, que paradójicamente —o al revés de lo que podría 
pensarse— más que lo que yo pude haber colaborado con ellos, para mí fue una fuente de formación, 
de adquisición de nuevos conocimientos, de otras lógicas y de otras miradas, que evidentemente me 
favorecen más que lo que yo pude haber favorecido a ellos. Me parece de honestidad intelectual 
reconocerlo, ¿verdad? Porque uno dice: “Ah, es que tú colaboras con el movimiento indígena”. Sí, 
pero en realidad los beneficios que recibí, que no son de carácter económico, pero sí formativos, 
cambiaron mi concepción del mundo. Además, me llenaron de espiritualidad, no en el sentido 
religioso convencional, sino de manera profunda. Eso es invalorable y no se puede evaluar. Por ahí ha 
sido mi trayectoria.

E: En tu formación profesional, ¿cómo llegaste a vincular tu trabajo con la salud? Primero, ¿cuál es el 
concepto que crees tú que utilizamos como salud?

Después de haber colaborado en varias instituciones, tanto académicas como de servicios de salud, 
he descubierto que no hay un concepto unívoco de la salud, sino varias concepciones que responden 
no solo a identidades étnicas, sino también a determinados sectores sociales dentro de la misma 
identidad cultural. Por ello, el concepto de salud es polisémico y muy fértil en sus derivaciones e 
implicaciones. No me atrevería a dar una definición de salud, sino acercarme de manera exploratoria 
y experiencial a algunas nociones de la misma. Lo que sí es verdad es que la cultura occidental 
hegemónica, en su concepción cognitiva, administrativa y organizativa, ha colonizado no solo el 
concepto de salud, sino la oferta de servicios. Así, la salud se entiende más como lo físico y biológico, 
lo cual es rentable, y esto responde al interés del capital mundial que, a través de las farmacéuticas, 
posiciona la idea de que la salud se identifica más con la “enfermología” que con la búsqueda del 
bienestar humano.

Siempre es difícil encontrar conceptos universales o criterios universales. Aunque la filosofía occidental 
habla de una esencia humana y una naturaleza compartida, la antropología ha mostrado que no: el 
concepto de ser humano, de sociedad y de vida es diferencial y depende de las adecuaciones de 
cada sociedad al medio en que vive y a las formas de sobrevivencia que desarrolla.

E: Sin embargo, tratando de buscar bases comunes, ¿existen elementos universales en todas las 
culturas?

Sí. Todos los pueblos, más o menos de todas las épocas, tienen criterios que podrían considerarse 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Entrevista: Las representaciones filosófica-sociales de la salud

170
ENTREVISTAS

homologables. Por ejemplo:

No es bueno matar a menos que sea estrictamente necesario.
No es bueno mentir a menos que sea necesario para salvar la vida.
Buscar vivir en armonía con la sociedad y la naturaleza, ya que esta armonía genera bienestar 
y disminuye el sufrimiento.

Son algunos de los pocos elementos que se repiten en todas las culturas, con distintas fórmulas de 
expresión. De allí deriva el concepto de salud. En términos generales, podríamos decir que la salud 
es la búsqueda de un aceptable mínimo viable de bienestar vital, que incluye —en Occidente— la 
ausencia de enfermedad. Todos los humanos sabemos que la muerte es inevitable, pero, mientras 
vivamos, buscamos una vida con alguna calidad y bienestar

E: Pero si de todas formas vamos a morir, ¿no es importante que el tiempo que vivamos tenga alguna 
calidad de vida?

Exacto. Esa mínima calidad de vida —aunque no haya consenso sobre qué significa exactamente— 
podríamos considerarla como algún tipo de bienestar. Cada cultura define el bienestar y lo que 
implica “sufrir menos” de manera distinta. Sin embargo, a nivel teórico, podemos hablar de un 
concepto genérico de bienestar y calidad de vida, que está vinculado a la salud. Uno de los elementos 
más importantes para que la vida tenga alguna calidad es evitar o mitigar el sufrimiento que la 
enfermedad produce. Pero la sola ausencia de dolor o enfermedad no garantiza bienestar. La 
presencia de malestar, por el contrario, amenaza la calidad de vida. Por eso, la cultura occidental 
ha puesto mayor énfasis en la no enfermedad que en la búsqueda del bienestar. De ahí derivan los 
términos que usamos hoy en día: ministerios de salud, centros de salud, políticas de salud… aunque, 
en realidad, todas estas estructuras se enfocan más en la no enfermedad que en la promoción del 
bienestar integral.

E: Entonces, ¿por qué se llama Ministerio de Salud?

Esto ha sido explicado por varios autores, como Emilio Pollack y en el contexto del origen de la clínica 
Michel Foucault. A finales del siglo XIX, el capitalismo necesitaba consolidar niveles importantes de 
acumulación de riqueza. El negocio no era la salud como tal, sino la venta de protocolos, insumos y 
equipos clínico-biológicos que reparan la enfermedad. Por eso, los ministerios de salud tienen una 
imposibilidad estructural de generar salud real; lo que se busca es atender enfermedades, no crear 
bienestar. Hasta el siglo XIX, lo más importante para la salud eran los mecanismos de anticipación de 
la enfermedad —lo que hoy podríamos llamar prevención—, y esto debía ser colectivo, no individual. 
La medicina siempre fue, en esencia, un tema social: las bacterias por sí solas no causan enfermedad, 
sino que las condiciones sociales determinan quién se enferma. Por ejemplo, una persona con buena 
nutrición no desarrollará tuberculosis aun si entra en contacto con la bacteria de Koch, mientras que 
alguien desnutrido sí. Lo mismo ocurre con la mortalidad generada por desplazamientos, desastres 
o pobreza: no son factores biológicos aislados, sino sociales.

La medicina social surgió a finales del siglo XVIII con la Revolución Industrial, cuando las ciudades 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Entrevista: Las representaciones filosófica-sociales de la salud

171
ENTREVISTAS

crecieron y aparecieron problemas sanitarios como pandemias y falta de servicios básicos. Sin 
embargo, hacia finales del siglo XIX, con la consolidación del capitalismo, el negocio pasó a ser la 
farmacéutica y la atención individual, desplazando la perspectiva social de la salud.

E: ¿Cuál es la consecuencia de esta perspectiva individualizada?

La terapia se centra en el cuerpo individual. Por ejemplo, José Mahler, médico y salubrista involucrado 
en la Atención Primaria de la Salud, relató su experiencia en África: atendía pacientes de manera 
clínica, resolviendo patologías individuales con éxito. Sin embargo, las mismas personas volvían 
enfermas al cabo de un mes. Curar no resolvía el problema social que generaba la enfermedad. Para 
prevenirla, era necesario intervenir en las condiciones sociales: nutrición, saneamiento, recreación, 
trabajo y salario. En consecuencia, la salud no puede centrarse exclusivamente en la atención 
individual o la farmacoterapia. Pero el paradigma médico actual —establecido desde finales del 
siglo XIX— mantiene tres características: medicina individual, medicina biológica y dependencia de 
insumos farmacéuticos y tecnológicos, que generan un negocio millonario. Hoy, las farmacéuticas 
están entre las empresas más rentables del mundo, solo detrás de la industria militar y la producción 
de drogas. Por lo tanto, resolver la salud integral no es el interés de estas estructuras; el interés está 
en mantener la enfermedad y la dependencia de la farmacología.

Como señaló Foucault, la individualización de la medicina también responde a un mecanismo de 
control: el poder se ha ejercido históricamente sobre los cuerpos individuales.

E: Incluso más que la mente, ¿el cuerpo es el principal objetivo del control?

Exacto. Si controlan el cuerpo, aunque dejen libre la mente, te dejan “libre pero encarcelado”. Eres 
libre en la mente, pero no representas ningún obstáculo para el poder. Foucault señala que el objetivo 
del poder es controlar el cuerpo. ¿Cómo se controla? A través de sistemas de represión, el sistema 
carcelario, el sistema educativo y, por supuesto, el sistema sanitario. El gran paraguas que justifica 
este control es que “te van a reparar una patología”. Pero, además de reparar la patología, controlan el 
cuerpo. La medicina occidental es invasiva y violenta en el sentido de que el paciente no decide nada. 
Desde el inicio, te encuentras dentro de relaciones de poder. Por eso, es políticamente necesario 
tener un control sobre los cuerpos a propósito de la enfermedad. No es solo un tema económico o 
capitalista, sino también político: se controla el cuerpo quitando autonomía.

E: ¿Y cómo se evidencia esto en la práctica clínica?

Foucault muestra claramente que la relación médico-paciente es una relación de poder. El paciente 
llega en su peor momento físico y psíquico, con temor al riesgo de muerte, y se enfrenta a alguien 
que tiene el saber y el poder de decidir sobre su cuerpo y su terapia. Incluso el espacio físico 
refleja esta jerarquía: el paciente recostado y el médico de pie. Esto no es casual: el médico de pie 
representa conocimiento y autoridad; el paciente acostado, dependencia y sumisión. Es una relación 
de dominador-dominado de carácter político. En la práctica, el médico decide sobre el cuerpo: “tome 
esto”, “haga esto”, aunque el paciente no pueda opinar. El hospital funciona casi como un sistema 
carcelario: no puedes salir si no te dan de alta. La violencia está normalizada y justificada por la 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Entrevista: Las representaciones filosófica-sociales de la salud

172
ENTREVISTAS

supuesta necesidad terapéutica.

E: ¿Y este poder se refleja en la política?

Sí. Muchos políticos a nivel mundial provienen del ámbito médico. En Ecuador, varios presidentes, 
alcaldes y asambleístas han sido médicos. Esto muestra cómo el saber médico es también un capital 
cultural y simbólico que se traduce en poder político. Tener dinero no garantiza poder; necesitas 
saber, conocimiento, capital cultural. El saber médico es hegemónico, positivista, casi deificado. 
Cuestionarlo requiere un alto nivel de conocimiento. Solo recientemente se ha empezado a permitir 
al paciente opciones clínicas, quirúrgicas o cambios en el estilo de vida, pero en la práctica hospitalaria 
tradicional sigue imperando el criterio del médico: “esto es así, tómelo”.

E: No te dan opción. ¿Está clara esta parte?

Sí, súper clara. De hecho, el ejemplo que mencioné sobre la prevención y la atención es muy gráfico: 
eso es Occidente.

E: Para ir cerrando esta parte, ¿cómo ves algo que no sea Occidente? Por ejemplo, toda esta propuesta 
de salud intercultural. ¿Existe la medicina intercultural?

I: Yo prefiero hablar de salud intercultural en lugar de medicina intercultural, porque la primera 
evita las limitaciones de la medicina occidental. La salud intercultural no existe como una práctica 
consolidada, pero sí como un “deber ser”. La medicina occidental —clínica, biológica, individual, 
atravesada por relaciones de dominación racista— es tremendamente violenta para la población 
originaria. Por eso mucha gente no entiende por qué la población indígena resiste al hospital. Pero 
¿cómo no resistir? En algunos casos todavía mandan a los pacientes indígenas a bañarse antes de 
auscultarlos, no por necesidad clínica, sino por prejuicio racial: que “huele mal” y que el médico no se 
atreve a tocar si no se baña. Incluso hace pocos años participé en un taller en un hospital de Guamote 
para que el personal abandonara esta práctica.

El ejemplo más emblemático es el parto. ¿Cómo puede una mujer indígena ir al hospital si el parto allí 
violenta prácticas culturales fundamentales? Se le hace un tacto manual, se le exige desnudez, se le 
aísla de la familia. En el mundo indígena, el parto es colectivo: participan esposo, familiares cercanos, 
se puja en conjunto. Además, no se devuelve la placenta y la postura del parto es horizontal, mientras 
que en la tradición indígena puede ser otra. Esto muestra la necesidad de avanzar hacia una salud 
intercultural, que permita la convivencia y la decisión compartida del paciente para usar más de 
un sistema de salud. El problema es que el personal de salud no está capacitado ni interesado en 
conocer los saberes, terapias o causalidades del mundo indígena. Muchos los consideran superstición 
o conocimiento inferior. Hoy, sin embargo, hay una reivindicación de los conocimientos tradicionales 
desde la filosofía y la epistemología occidental. Después de Foucault, ¿quién puede decir que un 
conocimiento que no sigue los procedimientos de la episteme occidental es descalificable? Hoy se 
reconoce la validez de las epistemes indígenas, es decir, conocimientos que no siguen los métodos 
de la cultura occidental, pero que son útiles y coherentes dentro de su contexto.



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Entrevista: Las representaciones filosófica-sociales de la salud

173
ENTREVISTAS

Gracias a la Declaración de Alma-Ata, se reconoce que los pueblos tienen derecho a usar saberes 
de distintos orígenes. Esto permite volver la mirada a las concepciones de salud de los pueblos 
originarios, que poseen múltiples conocimientos y metodologías con usos prácticos validados por 
su cultura.

La salud versus la medicalización

E: Primero, por favor, dinos tu nombre, tu profesión y tu espacio académico.

Me llamo José Sola Villena, soy médico, representante del Ecuador, nacido en San Miguel y con 
raíces en Guayaquil. Estudié medicina en la Universidad Central, algo de antropología en el Centro 
Bartolomé de las Casas en Perú y también cursé estudios en México, aunque nada de gran relevancia. 
Mi entrada a la antropología médica y a la salud pública se dio por una experiencia personal: la muerte 
de un compañero médico que tenía interés en antropología y que daba clases, le reemplacé. Esto me 
llevó a reflexionar sobre la salud de manera diferente y a involucrarme en la investigación y docencia 
en salud.

E: ¿Cómo llegaste a vincularte con la salud desde esta perspectiva?

Inicialmente, como es habitual en medicina, se hablaba poco de salud y más de prevención. La 
promoción de la salud solía reducirse a charlas en dispensarios, lo cual, aunque útil, es limitado. 
Empecé a leer sobre enfoques integrales, como One Health, desarrollado a finales del siglo pasado 
en la Universidad de Milán y promovido por el CDC de Atlanta. Esta perspectiva plantea una sola 
salud, considerando la interconexión entre seres humanos, animales y medio ambiente. Mientras 
todos hablaban de enfermedad, yo comencé a enfocarme en la salud: qué hace falta para mantenerla 
y cómo se estructura socialmente. Esto me llevó a cuestionar la medicalización predominante: se 
prioriza detectar la enfermedad sobre reconocer lo que está bien en la vida de las personas.

E: ¿Por qué crees que el concepto de enfermedad tiene tanto predominio sobre el de salud?

Por la influencia de las transnacionales farmacéuticas. Nuestro modelo de salud está basado en la 
prescripción de fármacos. Un médico que no prescribe no es considerado un médico “completo”. 
Incluso cuando se promueven hábitos saludables como ejercicio o alimentación adecuada, se perciben 
como fenómenos secundarios frente a la enfermedad. Antes, los visitadores médicos distribuían 
fármacos directamente en los hospitales; hoy hay regulaciones, pero la impronta persiste. Las 
facultades de medicina siguen siendo, de alguna manera, templos hipocráticos donde la prescripción 
define al médico. Esto limita la comprensión integral de la salud, incluyendo la intersección entre la 
salud de las personas, los animales y el ambiente.

E: ¿Qué papel tuvo la formación en antropología en tu vida como médico y profesor?

La antropología me permitió cuestionar el modelo tradicional centrado en la enfermedad. Me ayudó 
a comprender que la construcción de la salud requiere considerar aspectos sociales, culturales 
y ambientales, y no solo protocolos clínicos o farmacológicos. Esta visión me orientó a enseñar y 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Entrevista: Las representaciones filosófica-sociales de la salud

174
ENTREVISTAS

promover un enfoque más integral, donde la salud se entiende como un equilibrio social, cultural y 
biológico, no solo como ausencia de enfermedad.

Bueno, es decir, la antropología que yo recibí de unos ilustres profesores, bastante buenos, era 
básicamente para entender la diferencia, no la unidad. Estudiábamos a los negros, a los indígenas 
de aquí, a los demás, etc. Cuando yo estudiaba, estaba de moda la antropología de la pobreza, 
como la de Oscar Lewis, pero esa antropología no buscaba comprender la vida humana, sino “ver al 
otro”. Probablemente para algunos esto era suficiente, pero para mí representaba un reto: primero 
entender al ser humano en sus potencialidades y no solo en su capacidad de enfermar.

E: ¿Eso es, de hecho, salutogénesis?

Sí, salutogénesis, que además tiene un origen bastante judío. Sin embargo, la salutogénesis también 
se ha vuelto un pautaje: unas condiciones que inmediatamente te transforman en enfermo. La 
patogénesis suele vencer a la salutogénesis, probablemente debido al modelo de consumo. 
Construir salud de manera auténtica parece casi una tarea reservada a quienes siguen ciertas reglas 
de pureza o castidad, lo que resulta difícil de pensar en una universidad donde en los bares se venden 
snacks, y si no venden eso, no venden nada. Hace un par de décadas surgió la moda de los espacios 
saludables, que tenía una intención decente, pero era más costoso que la vida misma: productos 
selectos, diferentes, profundos, sensibles. Ser sano se volvía difícil en un mundo de consumo, donde 
el entretenimiento y la socialización predominan frente a la vida saludable. Hoy, la salud se construye 
muy poco en la casa. Antes, íbamos a almorzar a casa y se preparaban comidas caseras; ahora casi 
nadie lo hace. El modelo de vida ya no es hogareño, sino externo. No se trata de elogiar la familia 
tradicional, sino de preguntarse: ¿dónde se ejercita o se aprende la costumbre de vida? Hoy se 
aprende afuera, y eso tiene implicaciones en la nutrición y la salud: en Ecuador y México, la obesidad 
infantil ha reemplazado problemas históricos como la desnutrición, con consecuencias graves para 
la salud futura.

E: ¿Por qué a los médicos no se les enseña esto? 

Además de la influencia de la industria farmacéutica, existe una cuestión metodológica y de modo 
de vida. No se puede cobrar a una persona por decirle que se bañe o coma sano; lo que vende es 
la prescripción. Este modelo de medicalización —el que dicta la “magia de la prescripción”— sigue 
predominando: desde que yo era interno, las madres pedían vitaminas o medicamentos para los 
parásitos. Hoy, los productos cambian de nombre, pero el modelo permanece. A los estudiantes les 
visten de mandil como farmacéuticos.

E: ¿Cómo consideras, por ejemplo, en nuestra facultad, el ingreso de asignaturas como antropología 
de la salud o antropología médica? Tú eras profesor de antropología médica al principio, sí, en cuarto 
año. ¿Por qué en cuarto? 

Ese currículo… no recuerdo si tuve algo que ver, quizá sí, pero no lo recuerdo bien. Lo cierto es que me 
di cuenta de que había una estandarización terrible: lo que hacía la medicina era primero identificar 
quién era el paciente para decidir qué prescribir. Era ridículo: vitaminas para ricos, vitaminas para 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Entrevista: Las representaciones filosófica-sociales de la salud

175
ENTREVISTAS

pobres. En algunos casos, el colmo de la pobreza obligaba a “chuparse un limón” para conseguir 
vitaminas. Esto representa una especie de lectura social previa: todo el mundo quiere vigorex, todo 
el mundo quiere estimulantes.

E: ¿Crees que hubo influencia de esto en el debate entre lo clínico y las ciencias básicas versus las 
ciencias clínicas? 

Sí, quizás alguna influencia, aunque anecdótica. El peso de la enfermedad es grande: la patología está 
presente desde el primer día, cuando los estudiantes se ponen el mandil, descubriendo enfermedades 
en todos los factores. Todos intentamos tener ojo clínico para identificar una enfermedad que lleve 
nuestro nombre, una construcción histórica que probablemente viene de la Edad Media, cuando 
había escuelas de teología y medicina al lado, y la enfermedad se concebía como castigo que requería 
purificación. El panorama no ha cambiado, se ha vuelto más feroz. Lo curioso es que prácticas chinas, 
hindúes, amazónicas y andinas son muy bien vistas aquí porque se perciben como saludables: 
van con el fitness, la macrobiótica, la microbiótica, etc. Homeopatía, acupuntura, reflexología son 
para quienes pueden pagar. En cambio, el pueblo llano demanda algo que le permita trabajar, y el 
acceso a vitaminas, reconstituyentes, hemocitona, sigue siendo limitado, tabú desde la aparición 
de la farmacia. En el siglo XXI, la medicina ha evolucionado hacia lo complementario. Aquí entra 
One Health como una propuesta práctica y efectiva dentro de un nuevo contexto epistemológico 
o paradigma de la medicina. No se puede negar, por ejemplo, la efectividad de la acupuntura. La 
medicina complementaria es efectiva, pero el problema es el acceso, que depende de la economía. 
Reflexionando, One Health es una propuesta muy valiosa, cada vez más grande y epistemológica, 
porque no solo aborda mascotas y maceteros (una metáfora), sino también el cuidado del entorno 
urbano: árboles, hábitat, espacio público. La conciencia ambiental va en aumento, aunque los espacios 
para One Health siguen siendo marginales. Cambian los profesores, pero el único que sobrevive eres 
tú, y cada cual sigue su camino.

One Health, aunque actualmente se estudia principalmente en medicina, debería extenderse a 
enfermería, ingeniería, arquitectura, leyes; no se trata solo de medicina, sino de vida y hábitat. Creo 
que One Health no debería enseñarse solo en primer año, sino a lo largo de toda la carrera, porque 
su potencial está en prevenir la patologización y la medicalización: siempre habrá enfermedades, 
pero el cambio del modelo de vida ocurre antes de enfermar, no después de que la enfermedad es 
irresoluble. 

E: Es un debate, más que una pelea. Vos, como uno de los pilares de la facultad que ha estado presente 
durante estos últimos veinte o veinticinco años, ¿cómo evalúas la evolución de este enfoque? ¿Crees 
que ha cambiado para bien?

Sí, sí. Ha dejado de ser tan rígida y “apergaminada” como cuando yo estudié. Hoy hay muchos 
profesores jóvenes que quizás no piensan específicamente en One Health, pero sí consideran otras 
alternativas: piensan más en la familia, más en la sociedad. Es decir, sí está cambiando, pero aún no 
hay una perspectiva futura clara.

E: ¿Por qué? 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Entrevista: Las representaciones filosófica-sociales de la salud

176
ENTREVISTAS

Porque se siguen nombrando autoridades no por su amplitud de pensamiento, sino por su militancia 
profesional. Eso es coherente dentro del sistema, pero deberían considerarse también otros criterios. 
El hecho es que ocurre lo mismo aquí que en todas partes: se llama Facultad de Medicina, pero lo 
que está arriba se denomina Ciencias de la Salud. Vas a Psicología y ves el mismo problema, vas a 
Medicina y ocurre igual. No hay todavía una perspectiva sólida sobre cómo construir salud integral, 
salud mental, salud comunitaria. Sobre todo, aún no comprendemos la manera de vivir de las 
personas. El médico dice “tienen que cuidarse” y da indicaciones, pero cuando el paciente regresa, 
volvemos a lo de siempre: el gordo sigue siendo gordo, el diabético sigue siendo diabético. Es un 
calvario: sufrimos la cruz de la enfermedad.

E: ¿Por qué no enseñamos cambios en las maneras de vivir, que son conductas más amplias? 

Los médicos seguimos atrapados en un modelo histórico de sufrimiento: desvelarse, sacrificarse para 
ser buen médico, un modelo colonial que viene del “gordo español” que atendía a todos.

Te agradezco muchísimo, Pepe. Lindísimo.


